
Bhagavat Gita
Chapter – 14

Guṇa Traya Vibhāg Yog

(Verse 1 to 27)



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 1

śhrī-bhagavān uvācha
paraṁ bhūyaḥ pravakṣhyāmi jñānānāṁ jñānam uttamam |

yaj jñātvā munayaḥ sarve parāṁ siddhim ito gatāḥ ||1||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
ப1ரம் பூ4ய: ப்1ரவக்ஷ்யாமி ஞானானாம் ஞானமுத்1த1மம் |

யஞ்ஞாத்வா முனய: ஸர்வவ ப1ராம் ஸித்3தி4மிவதா1க3தா1: || 1 ||

श्रीभगवानुवाच |
परं भूय: प्रवक्ष्यामि ज्ञानानां ज्ञानिुत्तिि ्|

यज्ज्ज्ञात्वा िुनय: सवे परां मसद्धिमितो गता: || 1||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 1

śhrī-bhagavān uvācha—the Divine 
Lord said; param—supreme; 
bhūyaḥ—again; 
pravakṣhyāmi—I shall explain; 
jñānānām—of all knowledge; 
jñānam uttamam—the supreme 
wisdom; yat—which; 
jñātvā—knowing; 
munayaḥ—saints; 
sarve—all; 
parām—highest; 
siddhim—perfection; 
itaḥ—through this; gatāḥ—attained

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச-—ததய்வகீ பகவான் 
கூறினார்; 
பரம்—--சிறந்த; 
பூயஹ--—மீண்டும்; 
ப்ரவக்ஷ்யாமி--—நான் விளக்குகிவறன்; 
ஞானானாம்--—அனனத்து அறிவிலும்; 
ஞானம் உத்தமம்--—சிறந்த ஞானம்; 
யத்--—எனத; 
ஞாத்வா--—அறிந்து; 
முனயஹ—--துறவிகள்; 
ஸர்வவ----அனனத்து; 
பராம்—--உயர்மிக்க; 
சித்திம்--—முழுனமனய; 
இதஹ--—இதன் மூலம்; 
கதாஹா--—அனைந்தனர்



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 1

The Divine Lord said: I shall once again explain to you the supreme 
wisdom, the best of all knowledge; by knowing which, all the great 

saints attained the highest perfection.

ஒப்புயர்வற்ற பகவான் கூறினார்: எல்லா அறிவிலும் சிறந்த 
எந்த உன்னதமான ஞானத்னத அறிவதன் மூலம் எல்லா

மகான்களும் உயர்ந்த பரிபூரணத்னத அனைந்தார்கவளா அந்த 
உன்னதமான ஞானத்னத நான் மீண்டும் உனக்கு விளக்குகிவறன்.



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 1

Tamil English Sanskrit
ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī-bhagavān uvācha श्रीभगवानवुाच |

ப1ரம் பூ4ய: paraṁ bhūyaḥ परं भूय:
ப்1ரவக்ஷ்யாமி * pravakṣhyāmi  * प्रवक्ष्यामि *

ஞானானாம் jñānānāṁ ज्ञानानां
ஞானமுத்1த1மம் | jñānam uttamam | ज्ञानिुत्तिि ्|

யஞ்ஞாத்வா yaj jñātvā यज्ज्ज्ञात्वा
முனய: ஸர்வவ * munayaḥ sarve * िुनय: सवे *

ப1ராம் parāṁ परां
ஸித்3தி4மிவதா1 க3தா1: || siddhim ito gatāḥ || मसद्धिमितो गता: ||



idaṁ jñānam upāśhritya mama sādharmyam āgatāḥ |

sarge ’pi nopajāyante pralaye na vyathanti cha ||2||

இத1ம் ஞானமுபா1ஶ்ரித்1ய மம ஸாத4ர்ம்யமாக3தா1: |
ஸர்வக3பி1வநாப1ஜாயந்வத1 ப்1ரலவய ந வ்யத2ன்தி1ச1 ||2||

इदं ज्ञानिुपाधश्रत्य िि सािर्मययिागता: |
सगेऽपप नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्न्त च || 2||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 2



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 2

idam—this; 
jñānam—wisdom; 
upāśhritya—take refuge in; 
mama—mine; 
sādharmyam—of similar nature; 
āgatāḥ—having attained; 
sarge—at the time of creation; 
api—even; na—not; 
upajāyante—are born; 
pralaye—at the time of dissolution; 
na-vyathanti—they will not 
experience misery; cha—and

இதம்--—இந்த; 
ஞானம்—--ஞானத்தில்; 
உபாஶ்ரித்ய---—
அனைக்கலமனைந்தவர்கள்; 
மம--—என்னுனைய; 
ஸாதர்ம்யம்—--ஒத்த இயல்னப; 
ஆகதாஹா---அனைந்தவர்கள்; 
ஸர்வக--—பனைக்கும் வநரத்தில்; 
அபி--—கூை; 
ந--—இல்னல; 
உபஜாயந்வத--—பிறக்கிறார்கள்; 
ப்ரலவய--—கனலக்கும் வநரத்தில்; 
ந-வ்யதந்தி--—அவர்கள் துன்பத்னத
அனுபவிக்க மாட்ைார்கள்; 
ச---மற்றும்; 
(ந— உபஜாயந்வத—பிறப்பதில்னல)



Those who take refuge in this wisdom will be united with Me. They will not 
be reborn at the time of creation nor destroyed at the time of dissolution.

இந்த ஞானத்தில் அனைக்கலம் புகுந்தவர்கள் என்னுைன் ஐக்கியமாகி 
விடுவார்கள். அவர்கள் பனைப்பின் வபாது மீண்டும் பிறக்க மாட்ைார்கள் 

அல்லது கனலக்கும் வநரத்தில் அழிக்கபைமாட்ைார்கள்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 2



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 2

Tamil English Sanskrit
இத1ம் idaṁ इदं

ஞானமுபா1ஶ்ரித்1ய * jñānam upāśhritya * ज्ञानिुपाधश्रत्य *

மம mama िि
ஸாத4ர்ம்யமாக3தா1: | sādharmyam āgatāḥ | सािर्मययिागता: |

ஸர்வக3பி1 sarge ’pi सगेऽपप
வநாப1ஜாயந்வத1 * Nopajāyante * नोपजायन्त े*

ப்1ரலவய pralaye प्रलये
ந வ்யத2ன்தி1ச1 || na vyathanti cha || न व्यथन्न्त च ||



mama yonir mahad brahma tasmin garbhaṁ dadhāmy aham |

sambhavaḥ sarva-bhūtānāṁ tato bhavati bhārata ||3||

மம வயானிர்மஹத்3 ப்3ரஹ்ம த1ஸ்மின்க3ர்ப4ம் த3தா4ம்யஹம் |
ஸம்ப4வ: ஸர்வபூ4தா1னாம் த1வதா1 ப4வதி1 பா4ரத1 ||3||

िि योननियहद् ब्रह्ि तन्मिन्गभ ंदिार्मयहि ्|
सर्मभव: सवयभूतानां ततो भवनत भारत || 3||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 3



sarva-yoniṣhu kaunteya mūrtayaḥ sambhavanti yāḥ |

tāsāṁ brahma mahad yonir ahaṁ bīja-pradaḥ pitā ||4||

ஸர்வவயானிஷு தகௌ1ன்வத1ய மூர்த1ய:ஸம்ப4வன்தி1யா: |
தா1ஸாம் ப்3ரஹ்ம மஹத்1வயானிரஹம் ப3ீஜப்1ரத3: பி1தா1 ||4||

सवययोननषु कौन्तेय िूतयय: सर्मभवन्न्त या: |
तासां ब्रह्ि िहद्योननरहं बीजप्रद: पपता || 4||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 4



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 3

mama—my; 
yoniḥ—womb; 
mahat brahma—the total material 
substance, prakṛiti; 
tasmin—in that; 
garbham—womb; 
dadhāmi—impregnate; 
aham—I; sambhavaḥ—birth; 
sarva-bhūtānām—of all living beings; 
tataḥ—thereby; 
bhavati—becomes; bhārata—Arjun, 
the son of Bharat;

மம--—என்; 
வயானிஹி--—கருப்னப; 
மஹத் ப்ரஹ்ம--—அனனத்து தபாருட் 
தபாருட்கள், ப்ரகி1ரிதி1; 
தஸ்மின்----அதில்; 
கர்ப்பம்--—கருப்னப; 
ததாமி—--கருவூட்டுகிவறன்; 
அஹம்--—நான்; 
ஸம்பவஹ--—பிறப்பு; 
ஸர்வ-பூதாநாம்--—எல்லா உயிர்களின்; 
ததஹ----அதன் மூலம்; 
பவதி--—ஆகிறது; 
பாரத--—பரத குலத்தில் வதான்றிய
பரதரின் மகன் அர்ஜுனன்;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 4

sarva—all; 
yoniṣhu—species of life; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
mūrtayaḥ—forms; 
sambhavanti—are produced; 
yāḥ—which; 
tāsām—of all of them; brahma-
mahat—great material nature; 
yoniḥ—womb; 
aham—I; 
bīja-pradaḥ—seed-giving; 
pitā—father

ஸர்வ—--அனனத்து; 
வயானிஷு--—உயிரினங்கள்; 
தகௌந்வதய--—குந்தியின் மகன் 
அர்ஜுனன்; 
மூர்த்தயஹ----ரூபங்கள்; 
ஸம்பவந்தி—--உற்பத்தி 
தசய்யப்படுகிறன; 
யஹ--—எது; 
தாஸாம்—--அனவ அனனத்திலும்; 
பிரம்ம-மஹத்--—தபரும் தபாருள்
இயல்பு; 
வயானிஹி--—கருப்னப; அஹம்--—நான்; 
பஜீ-ப்ரதஹ--—வினத தகாடுக்கும்; 
பிதா---தந்னத



The total material substance, prakṛiti, is the womb. I impregnate it with the 
individual souls, and thus all living beings are born. O son of Kunti, for all 

species of life that are produced, the material nature is the womb, and I am 
the seed-giving Father.

தபாருள் இயற்னகவய (ப்ரகி1ரிதி1அல்லது மாயா), கருவனற. நான் 
அனத தனிப்பட்ை ஆத்மாக்களால் தசறிவூட்டுகிவறன், இதனால் 
அனனத்து உயிரினங்களும் பிறக்கின்றன. ஓ குந்தியின் மகவன, 

உற்பத்தியாகும் அனனத்து உயிரினங்களுக்கும் தபாருள் இயற்னகவய 
கருப்னப, நான் வினத தரும் தந்னத.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 3 & 4



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 3
Tamil English Sanskrit
மம mama िि

வயானிர்மஹத்3 yonir mahad योननियहद्
ப்3ரஹ்ம * brahma  * ब्रह्ि *

த1ஸ்மின்க3ர்ப4ம் tasmin garbhaṁ तन्मिन्गभं
த3தா4ம்யஹம் | dadhāmy aham | दिार्मयहि ्|

ஸம்ப4வ: sambhavaḥ सर्मभव:
ஸர்வபூ4தா1னாம் * sarva-bhūtānāṁ * सवयभूतानां *
த1வதா1 ப4வதி1 tato bhavati ततो भवनत

பா4ரத1 || Bhārata || भारत ||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 4

Tamil English Sanskrit
ஸர்வவயானிஷு sarva-yoniṣhu सवययोननषु
தகௌ1ன்வத1ய * kaunteya  * कौन्तये *

மூர்த1ய: mūrtayaḥ िूतयय:
ஸம்ப4வன்தி1 யா: | sambhavanti yāḥ | सर्मभवन्न्त या: |

தா1ஸாம் tāsāṁ तासां
ப்3ரஹ்ம brahma ब्रह्ि

மஹத்1வயானிரஹம் mahad yonir * ahaṁ िहद्योननरहं
ப3ீஜப்1ரத3: பி1தா1 || bīja-pradaḥ pitā || बीजप्रद: पपता ||



sattvaṁ rajas tama iti guṇāḥ prakṛiti-sambhavāḥ |

nibadhnanti mahā-bāho dehe dehinam avyayam ||5||

ஸத்1த்1வம் ரஜஸ்த1ம இதி1கு3ணா: ப்1ரக்3ருதி1ஸம்ப4வா: |
நிப3த்4நந்தி1மஹாபா3வஹா வத3வஹ வத3ஹினமவ்யயம் ||5||

सत्त्वं रजमति इनत गणुा: प्रकृनतसर्मभवा: |
ननबध्नन्न्त िहाबाहो देहे देहहनिव्ययि ्|| 5||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 5



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 5

sattvam—mode of goodness; 
rajaḥ—mode of passion; 
tamaḥ—mode of ignorance; 
iti—thus; guṇāḥ—modes; 
prakṛiti—material nature; 
sambhavāḥ—consists of; 
nibadhnanti—bind; 
mahā-bāho—mighty-armed one; 
dehe—in the body; 
dehinam—the embodied soul; 
avyayam—eternal

ஸத்வம்—--நன்னமயின் முனற; 
ரஜஹ—--ஆர்வத்தின் முனற; 
தமஹ---அறியானமயின் முனற; 
இதி--—இவ்வாறு; 
குணாஹா—--முனறகள்; 
ப்ரகி1ரிதி1—--தபாருள் இயல்பில்; 
ஸம்பவாஹா—--அைங்கிய; 
நிபத்நந்தி--—ஒன்று வசர்கின்றன; 
மஹா-பாவஹா---வலினமயான 
னககனள உனையவவன; 
வதவஹ-—உைலில்; 
வதஹினம்--உைலுறந்த ஆன்மானவ; 
அவ்யயம்—--நித்தியம்



O mighty-armed Arjun, the material energy consists of 
three guṇas (modes)—sattva (goodness), rajas (passion), 

and tamas (ignorance). These modes bind the eternal soul to the perishable 
body.

ஓ வலினமயான னககனள உனைய அர்ஜுனா, தபாருள் ஆற்றல்
மூன்று குணங்கனளக்(முனறகள்)— தகாண்டுள்ளது ஸத்வ (நன்னம), 

ரஜஸ் (ஆர்வம்), மற்றும் தமஸ் (அறியானம). இந்த குணங்கள் அழியாத 
ஆன்மானவ மரண உைலுக்கு அடினமப்படுத்துகின்றன.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 5



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 5

Tamil English Sanskrit
ஸத்1த்1வம் sattvaṁ सत्त्वं

ரஜஸ்த1ம இதி1 * rajas tama  iti * रजमति इनत *

கு3ணா: guṇāḥ गणुा:
ப்1ரக்3ருதி1ஸம்ப4வா: | prakṛiti-sambhavāḥ | प्रकृनतसर्मभवा: |

நிப3த்4நந்தி1 nibadhnanti ननबध्नन्न्त
மஹாபா3வஹா * mahā-bāho * िहाबाहो *

வத3வஹ dehe देहे
வத3ஹினமவ்யயம் || dehinam avyayam || देहहनिव्ययि ्||



tatra sattvaṁ nirmalatvāt prakāśhakam anāmayam |

sukha-saṅgena badhnāti jñāna-saṅgena chānagha ||6||

த1த்1ர ஸத்1த்1வம் நிர்மலத்1வாத்1ப்1ரகா1ஶக1மனாமயம் |
ஸுக2ஸங்வக3ன ப3த்4னாதி1ஞானஸங்வக1ன சா1னக4 ||6||

तत्र सत्त्वं ननियलत्वात्प्रकाशकिनाियि ्|
सुखसङ्गेन बध्नानत ज्ञानसङ्गेन चानघ || 6||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 6



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 6

tatra—amongst these; 
sattvam—mode of goodness; 
nirmalatvāt—being purest; 
prakāśhakam—illuminating; 
anāmayam—healthy and full of well-
being; 
sukha—happiness; 
saṅgena—attachment; 
badhnāti—binds; 
jñāna—knowledge; 
saṅgena—attachment; cha—also; 
anagha—Arjun, the sinless one

தத்ர--—இவற்றில்; 
ஸத்வம்—--நன்னமயின் முனற; 
நிர்மலத்வாத்--—மிக தூய்னமயாக 
இருப்பது; 
ப்ரகாஶகம்--—ஒளிரச் தசய்யும்; 
அநாமயம்--—ஆவராக்கியமான மற்றும் 
நல்வாழ்வு நினறந்த; 
ஸுக--—மகிழ்ச்சி; 
ஸங்வகன--—பற்றுதலுைன்; 
பத்னாதி--—பினணக்கிறது; 
ஞான--—அறிவு; 
ஸங்வகன--—பற்றுதலுைன்; 
ச—-வமலும்; 
அனக--- பாவம் தசய்யாத அர்ஜுனன்



Amongst these, sattva guṇa, the mode of goodness, being purer than the 
others, is illuminating and full of well-being. O sinless one, it binds the soul 

by creating attachment for a sense of happiness and knowledge.

இவற்றில், நன்னமயின் முனறயான ஸத்வ குணம், , மற்றவற்னற 
விை தூய்னமயானது, ஒளிமயமானது மற்றும் நல்வாழ்வு நினறந்தது, 

பாவம் தசய்யாத அர்ஜுனவன, அது மகிழ்ச்சி மற்றும் அறிவின் 
உணர்விற்கான இனணப்னப உருவாக்குவதன் மூலம் ஆன்மானவ 

பினணக்கிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 6



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 6

Tamil English Sanskrit
த1த்1ர tatra तत्र

ஸத்1த்1வம் sattvaṁ सत्त्वं
நிர்மலத்1வாத்1 * Nirmalatvāt * ननियलत्वात्प्रकाशकिना

ियि ्|ப்1ரகா1ஶக1மனாமயம் | prakāśhakam 
anāmayam |

ஸுக2ஸங்வக3ன sukha-saṅgena सुखसङ्गेन
ப3த்4னாதி1 * badhnāti  * बध्नानत *

ஞானஸங்வக1ன jñāna-saṅgena ज्ञानसङ्गेन
சா1னக4 || Chānagha || चानघ ||



rajo rāgātmakaṁ viddhi tṛiṣhṇā-saṅga-samudbhavam |

tan nibadhnāti kaunteya karma-saṅgena dehinam ||7||

ரவஜா ராகா3த்1மக1ம் வித்3தி4த்1ருஷ்ணாஸங்க3ஸமுத்3ப4வம் |
த1ந்நிப3த்4னாதி1தகௌ1ன்வத1ய க1ர்மஸங்வக3ன வத3ஹினம் ||7||

रजो रागात्िकं पवद्धि तषृ्णासङ्गसिुद्भवि ्|
तन्न्नबध्नानत कौन्तेय कियसङ्गेन देहहनि ्|| 7||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 7



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 7

rajaḥ—mode of passion; 
rāga-ātmakam—of the nature of 
passion; viddhi—know; 
tṛiṣhṇā—desires; 
saṅga—association; 
samudbhavam—arises from; 
tat—that; nibadhnāti—binds; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
karma-saṅgena—through attachment 
to fruitive actions; 
dehinam—the embodied soul

ரஜஹ—--உணர்ச்சியின் முனற; 
ராக-ஆத்மகம்—--ஆர்வத்தின் தன்னம; 
வித்தி--—அறிக; 
த்ரிஷ்ணா--—ஆனசகள்; 
ஸங்க--—இனணப்பு; 
ஸமுத்பவம்—--அதிலிருந்து எழுகிறது; 
தத்--—அது; 
நிபத்னாதி--—பினணக்கின்றன; 
தகௌந்வதய-—குந்தியின் மகன் 
அர்ஜுனன்; 
கர்ம-ஸங்வகன—--பலன் தரும் 
தசயல்களில் பற்றுதல் மூலம்; 
வதஹினம்--—உைலுற்ற ஆன்மானவ



O Arjun, rajo guṇa is of the nature of passion. It arises from worldly desires 
and affections, and binds the soul through attachment to fruitive actions.

ஓ அர்ஜுனா, வபரார்வத்தின் தன்னம பற்றுதல். இது உலக ஆனசகள் 
மற்றும் ஈர்ப்புகளிலிருந்து எழுகிறது மற்றும் பற்றுதலின் மூலம் 

ஆன்மானவ கர்மாவின் பலன்களுைன் பினணக்கிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 7



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 7

Tamil English Sanskrit

ரவஜா ராகா3த்1மக1ம் rajo rāgātmakaṁ रजो रागात्िकं
வித்3தி4 * viddhi  * पवद्धि *

த்1ருஷ்ணாஸங்க3ஸமு
த்3ப4வம் |

tṛiṣhṇā-saṅga-
samudbhavam |

तषृ्णासङ्गसिुद्भवि ्|

த1ந்நிப3த்4னாதி1 tan nibadhnāti तन्न्नबध्नानत
தகௌ1ன்வத1ய * kaunteya  * कौन्तये *

க1ர்மஸங்வக3ன karma-saṅgena कियसङ्गेन
வத3ஹினம் || Dehinam || देहहनि ्||



tamas tv ajñāna-jaṁ viddhi mohanaṁ sarva-dehinām |

pramādālasya-nidrābhis tan nibadhnāti bhārata ||8||

த1மஸ்த்1வஞானஜம் வித்3தி4 மமாஹனம்ஸரவ்மத3ஹினாம் |
ப்1ரமாதா3லஸ்யனித்3ராபி4ஸ்த1ன்னிப3த்3னாதி1 பா4ரத1 ||8||

तिमत्वज्ञानज ंपवद्धि िोहनं सवयदेहहनाि ्|
प्रिादालमयननद्रामभमतन्न्नबध्नानत भारत || 8||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 8



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 8

tamaḥ—mode of ignorance; 
tu—but; ajñāna-jam—born of 
ignorance; 
viddhi—know; 
mohanam—illusion; 
sarva-dehinām—for all the embodied 
souls; pramāda—negligence; 
ālasya—laziness; 
nidrābhiḥ—sleep; 
tat—that; 
nibadhnāti—binds; 
bhārata—Arjun, the son of Bharat

தமஹ---அறியானமயின் முனற; 
து--—ஆனால்; 
அஞ்ஞான-ஜம்--—அறியானமயால் 
பிறந்தது; 
வித்தி--—அறிக; 
வமாஹனம்--—மானய; 
ஸர்வ-வதஹினாம்--—அனனத்து 
உைலுற்ற ஆன்மாக்களுக்கும்; 
பிரமாதா--—அலட்சியம்; 
ஆலஸ்ய--—வசாம்பல்; 
நித்ராபிஹி--—உறக்கம்;
தத்--—அது; 
நிபத்னாதி--—பினணக்கிறது; 
பாரத---பரத குலத்தில்---வதான்றிய
அர்ஜுனன்



O Arjun, tamo guṇa, which is born of ignorance, is the cause of illusion for 
the embodied souls. It deludes all living beings through negligence, laziness, 

and sleep.

ஓ அர்ஜுனா, அறியானமயால் பிறக்கும் தவமா குணம், உருவத்துைன் 
கூடிய ஆத்மாக்களுக்கு மானயனய உண்ைாக்குகிறது. அலட்சியம், 

வசாம்வபறித்தனம், உறக்கம் ஆகியவற்றின் மூலம் எல்லா 
உயிர்கனளயும் ஏமாற்றுகிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 8



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 8

Tamil English Sanskrit

த1மஸ்த்1வஞானஜம் tamas tv ajñāna-jaṁ तिमत्वज्ञानजं
வித்3தி4 * viddhi  * पवद्धि *

வமாஹனம் mohanaṁ िोहनं
ஸர்வவத3ஹினாம் | sarva-dehinām | सवयदेहहनाि ्|

ப்1ரமாதா3லஸ்யனித்3ரா
பி4ஸ் *

pramādālasya-
nidrābhis *

प्रिादालमयननद्रामभ  *

த1ன்னிப3த்3னாதி1 tan nibadhnāti मतन्न्नबध्नानत
பா4ரத1 || Bhārata || भारत ||



sattvaṁ sukhe sañjayati rajaḥ karmaṇi bhārata |

jñānam āvṛitya tu tamaḥ pramāde sañjayaty uta ||9||

ஸத்1த்1வம் ஸுவக2ஸந்ஜயதி1 ரஜ: க1ர்மணி பா4ரத1 |
ஞானமாவ்ருத்1ய து1த1ம: ப்1ரமாவத3ஸந்ஜயத்1யுத1 ||

सत्त्वं सुखे सञ्जयनत रज: कियणण भारत |
ज्ञानिावतृ्य तु ति: प्रिादे सञ्जयत्युत || 9||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 9



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 9

sattvam—mode of goodness; 
sukhe—to happiness; 
sañjayati—binds; 
rajaḥ—mode of passion; 
karmaṇi—toward actions; 
bhārata—Arjun, the son of Bharat; 
jñānam—wisdom; 
āvṛitya—clouds; 
tu—but; 
tamaḥ—mode of ignorance; 
pramāde—to delusion; 
sañjayati—binds; 
uta—indeed

ஸத்வம்—--நன்னமயின் முனற; 
ஸுவக—--மகிழ்ச்சியுைன்; 
ஸஞ்ஜயதி—--பினணக்கிறது; 
ரஜஹ--—ஆர்வத்தின் முனற; 
கர்மாணி—--தசயல்கனள வநாக்கி; 
பாரத— பரத குலத்தில் வதான்றிய
அர்ஜுனன்; 
ஞானம்—ஞானத்னத; 
ஆவ்ரித்ய--—அறினவச் சூழ்ந்து; 
து—ஆனால்; 
தமஹ---அறியானமயின் முனற; 
பிரமாவத--—மானயயில்; 
ஸஞ்ஜயதி—--பினணக்கிறது; 
உத---உண்னமயில்



Sattva binds one to material happiness; rajas conditions the soul toward 
actions; and tamas clouds wisdom and binds one to delusion.

நன்னமயின் முனற (ஸத்வ குணம்) ஒருவனர தபாருள் மகிழ்ச்சியுைன் 
பினணக்கிறது; ஆர்வத்தின் முனற (ரஜஸ்) ஆன்மானவ தசயல்கனள 
வநாக்கி நினலப்படுத்துகிறது; மற்றும் அறியானமயின் முனற (தமஸ்) 

அறினவச் சூழ்ந்து ஆன்மானவ மானயயுைன் பினணக்கிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 9



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 9
Tamil English Sanskrit

ஸத்1த்1வம் sattvaṁ सत्त्वं
ஸுவக2 sukhe सुखे

ஸந்ஜயதி1 * sañjayati  * सञ्जयनत *

ரஜ: rajaḥ रज:
க1ர்மணி பா4ரத1 | karmaṇi bhārata | कियणण भारत |

ஞானமாவ்ருத்1ய து1 jñānam āvṛitya tu ज्ञानिावतृ्य तु
த1ம: * tamaḥ * ति: *

ப்1ரமாவத3 pramāde प्रिादे
ஸந்ஜயத்1யுத1 || sañjayaty uta || सञ्जयत्यतु ||



rajas tamaśh chābhibhūya sattvaṁ bhavati bhārata |

rajaḥ sattvaṁ tamaśh chaiva tamaḥ sattvaṁ rajas tathā ||10||

ரஜஸ்த1மஶ்சா1பி4பூ4ய ஸத்1த்1வம் ப4வதி1 பா4ரத1 |
ரஜ: ஸத்1த்1வம் த1மஶ்னச1வ த1ம: ஸத்1த்1வம் ரஜஸ்த1தா2 ||10||

रजमतिश्चामभभूय सत्त्वं भवनत भारत |
रज: सत्त्वं तिश्चैव ति: सत्त्वं रजमतथा || 10||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 10



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 10
rajaḥ—mode of passion; 
tamaḥ—mode of ignorance; 
cha—and; 
abhibhūya—prevails; 
sattvam—mode of goodness; 
bhavati—becomes; 
bhārata—Arjun, the son of Bharat; 
rajaḥ—mode of passion; 
sattvam—mode of goodness; 
tamaḥ—mode of ignorance; 
cha—and; eva—indeed; 
tamaḥ—mode of ignorance; 
sattvam—mode of goodness; 
rajaḥ—mode of passion; 
tathā—also

ரஜஹ--—ஆர்வத்தின் முனற; 
தமஹ--—அறியானமயின் முனற; 
ச—--மற்றும்; 
அபிபூய--—வமவலாங்குகிறது; 
ஸத்வம்—--நன்னமயின் முனற; 
பவதி—--ஆகிறது; 
பாரத--—பரத குலத்தில் வதான்றிய
அர்ஜுனன்; ரஜஹ--— ஆர்வத்தின் 
முனற; ஸத்வம்--—நன்னமயின் முனற; 
தமஹ----அறியானமயின் முனற; 
ச--—மற்றும்; 
ஏவ--—உண்னமயில்; 
தமஹ----அறியானமயின் முனற; 
ஸத்வம்--—நன்னமயின் முனற; 
ரஜஹ--—ஆர்வத்தின் முனற; 
ததா—வமலும்



Sometimes goodness (sattva) prevails over passion (rajas) and ignorance 
(tamas), O scion of Bharat. Sometimes passion (rajas) dominates goodness 

(sattva) and ignorance (tamas), and at other times ignorance (tamas) 
overcomes goodness (sattva) and passion (rajas).

சிலவநரங்களில் ஸத்துவகுணம், ரவஜா குணம், மற்றும் தவமா குணம் 
வமல் ஆதிக்கம் தசலுத்துகிறது. சில சமயங்களில் ரவஜாகுணம் ஸத்வ 
குணத்னதயும் தவமாகுணத்னதயும் ஆதிக்கம் தசலுத்துகிறது, வமலும் 

சில சமயங்களில் ஸத்வ குணம் மற்றும் ரவஜாகுணத்னத விை 
தவமாகுணம் வமவலாங்குகிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 10



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 10

Tamil English Sanskrit

ரஜஸ்த1மஶ்சா1பி4பூ4ய *
rajas tamaśh 

chābhibhūya *
रजमतिश्चामभभूय *

ஸத்1த்1வம் sattvaṁ सत्त्वं
ப4வதி1 பா4ரத1 | bhavati bhārata | भवनत भारत |
ரஜ: ஸத்1த்1வம் rajaḥ sattvaṁ रज: सत्त्वं
த1மஶ்னச1வ * tamaśh chaiva * तिश्चैव *

த1ம: ஸத்1த்1வம் tamaḥ sattvaṁ ति: सत्त्वं
ரஜஸ்த1தா2 || rajas tathā || रजमतथा ||



sarva-dvāreṣhu dehe ’smin prakāśha upajāyate |

jñānaṁ yadā tadā vidyād vivṛiddhaṁ sattvam ity uta ||11||

ஸர்வத்3வாவரஷு வத3வஹஸ்மின்ப்3ரகா1ஶ உப1ஜாயவத1 |
ஞானம் யதா3த1தா3வித்3யாத்3விவ்ருத்3த4ம் ஸத்1த்1வமித்1யுத1 ||11||

सवयद्वारेषु देहेऽन्मिन्प्रकाश उपजायते |
ज्ञानं यदा तदा पवद्याद्पववदृ्िं सत्त्वमित्युत || 11||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 11



lobhaḥ pravṛittir ārambhaḥ karmaṇām aśhamaḥ spṛihā |

rajasy etāni jāyante vivṛiddhe bharatarṣhabha ||12||

வலாப4: ப்1ரவ்ருத்1தி1ராரம்ப4: க1ர்மணாமஶம: ஸ்ப்1ருஹா |
ரஜஸ்வயதா1னி ஜாயன்வத1விவ்ருத்1வத4 ப4ரத1ர்ஷப4 ||12||

लोभ: प्रवपृत्तरारर्मभ: कियणािशि: मपहृा |
रजमयेतानन जायन्ते पववदृ्िे भरतषयभ || 12||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 12



aprakāśho ’pravṛittiśh cha pramādo moha eva cha |

tamasy etāni jāyante vivṛiddhe kuru-nandana ||13||

அப்1ரகா1வஶாப்1ரவ்ருத்1தி1ஶ்ச1 ப்1ரமாவதா3வமாஹ ஏவ ச1 |
த1மஸ்வயதா1னி ஜாயன்வத1விவ்ருத்1வத4 கு1ருநந்த3ன ||13||

अप्रकाशोऽप्रवपृत्तश्च प्रिादो िोह एव च |
तिमयेतानन जायन्ते पववदृ्िे कुरुनन्दन || 13||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 13



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 11

sarva—all; dvāreṣhu—through the 
gates; dehe—body; asmin—in this; 
prakāśhaḥ—illumination; upajāyate—
manifest; jñānam—knowledge; 
yadā—when; tadā—then; vidyāt—
know; vivṛiddham—predominates; 
sattvam—mode of goodness; iti—
thus; uta—certainly;

ஸர்வ—--அனனத்து; த்வாவரஷு--—
வாயில்கள் வழியாக; வதவஹ—---
உைலில்; அஸ்மின்--—இதில்; 
ப்ரகாஶஹ----பிரகாசம்; உபஜாயவத--—
தவளிப்படுகிறது; ஞானம்—--அறிவு; 
யதா--—எப்வபாது; ததா--—அப்வபாது; 
வித்யாத்--—அறிக; விவிருத்தம்—--
வமவலாங்குகிறது; ஸத்வம்--—
நன்னமயின் முனற; இதி--—இவ்வாறு; 
உத—--நிச்சயமாக;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 12

lobhaḥ—greed; pravṛittiḥ—activity; 
ārambhaḥ—exertion; karmaṇām—
for fruitive actions; aśhamaḥ—
restlessness; spṛihā—craving; rajasi—
of the mode of passion; etāni—
these; jāyante—develop; vivṛiddhe—
when predominates; bharata-
ṛiṣhabha—the best of the Bharatas, 
Arjun;

வலாபஹ--—வபரானச; ப்ரவ்ரித்திஹி--—
தசயல்பாடு; ஆரம்பஹ--—கடுமுயற்சி; 
கர்மணாம்--—பலன் தரும் தசயல்கள்; 
அஶமஹ----அனமதியின்னம; 
ஸ்ப்ருஹா—--ஏங்குதல்; ரஜஸி---—
ஆர்வத்தின் முனறயில்; ஏதானி--—
இனவ; ஜாயந்வத—--வதான்றுகின்றன; 
விவ்ருத்வத--—வமவலாங்கும் வபாது; 
பரத-ரிஷபா----பரத குலத்தினரில் 
சிறந்தவர், அர்ஜுனன்;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 13

aprakāśhaḥ—nescience; apravṛittiḥ—
inertia; cha—and; pramādaḥ—
negligence; mohaḥ—delusion; eva—
indeed; cha—also; tamasi—mode of 
ignorance; etāni—these; jāyante—
manifest; vivṛiddhe—when 
dominates; kuru-nandana—the joy of 
the Kurus, Arjun

அப்ரகாஶஹ--—அறிவின்னம; 
அப்ரவ்ரித்திஹி--—மந்தநினல; ச--—
மற்றும்; ப்ரமாதஹ--—
அக்கனறயின்னம; வமாஹஹ--—
மானய; ஏவ—--உண்னமயில்; ச--—
வமலும்; தாமஸி—--அறியானமயின் 
முனறயில்; ஏதானி—--இனவ; 
ஜாயந்வத--—தவளிப்பபடுகின்றன; 
விவ்ருத்வத--—வமவலாங்கும் வபாது; 
குரு—நந்த--– குரு வம்சத்தினருக்கு 
உவனக அளிக்கும், அர்ஜுனன்



When all the gates of the body are illumined by knowledge, know it to be a manifestation 
of the mode of goodness. When the mode of passion predominates, O Arjun, the 

symptoms of greed, exertion for worldly gain, restlessness, and craving develop. O Arjun, 
nescience, inertia, negligence, and delusion—these are the dominant signs of the mode of 

ignorance.

உைலின் அனனத்து வாயில்களும் அறிவால் ஒளிரும் வபாது, ​​அனத நன்னம 
முனறயின் (ஸத்வகுணம்) தவளிப்பாைாகக் கருதவும். உணர்ச்சி முனற (ரவஜா 

குணம்) வமவலாங்கும் வபாது, ​​அர்ஜுனா! வமாகம் வபரானச, உலக
இன்பங்களுக்காக உனழப்பு, அனமதியின்னம மற்றும் ஏக்கம் ஆகியவற்றின் 
அறிகுறிகள் உருவாகின்றன. அர்ஜுனா! தசயலற்ற தன்னம, கவனக்குனறவு 
மற்றும் குழப்பம் ஆகியனவ அறியானம முனறயின் (தவமா குணம்) முக்கிய 

அறிகுறிகளாகும்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 11,12 &13



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 11

Tamil English Sanskrit

ஸர்வத்3வாவரஷு sarva-dvāreṣhu सवयद्वारेषु
வத3வஹஸ்மின் * 

ப்3ரகா1ஶ dehe ’smin * prakāśha देहेऽन्मिन्प्रकाश
உப1ஜாயவத1 | Upajāyate | उपजायत े|

ஞானம் jñānaṁ ज्ञानं
யதா3த1தா3 yadā tadā यदा तदा
வித்3யாத்3 * 

விவ்ருத்3த4ம் vidyād * vivṛiddhaṁ पवद्याद्पववदृ्िं
ஸத்1த்1வமித்1யுத1 || sattvam ity uta || सत्त्वमित्यतु ||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 12

Tamil English Sanskrit
வலாப4: lobhaḥ लोभ:

ப்1ரவ்ருத்1தி1ராரம்ப4: * pravṛittir ārambhaḥ * प्रवपृत्तरारर्मभ: *
க1ர்மணாமஶம: karmaṇām aśhamaḥ कियणािशि:
ஸ்ப்1ருஹா | Spṛihā | मपहृा |

ரஜஸ்வயதா1னி rajasy etāni रजमयेतानन
ஜாயன்வத1 * jāyante * जायन्त े*

விவ்ருத்1வத4 Vivṛiddhe पववदृ्िे
ப4ரத1ர்ஷப4 || Bharatarṣhabha || भरतषयभ ||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 13

Tamil English Sanskrit

அப்1ரகா1வஶாப்1ரவ்ருத்1

தி1ஶ்ச1 *
aprakāśho ’pravṛittiśh 

cha *
अप्रकाशोऽप्रवपृत्तश्च *

ப்1ரமாவதா3 pramādo प्रिादो
வமாஹ ஏவ ச1 | moha eva cha | िोह एव च |
த1மஸ்வயதா1னி tamasy etāni तिमयेतानन

ஜாயன்வத1 * jāyante * जायन्त े*

விவ்ருத்1வத4 vivṛiddhe पववदृ्िे
கு1ருநந்த3ன || kuru-nandana || कुरुनन्दन ||



yadā sattve pravṛiddhe tu pralayaṁ yāti deha-bhṛit |
tadottama-vidāṁ lokān amalān pratipadyate ||14||

யதா3ஸத்1த்1வவ ப்1ரவ்ருத்3வத4து1 ப்1ரலயம் யாதி1வதஹப்4ருத்1 |
த1வதா3த்1த1மவிதா3ம் வலாகா1னமலான்ப்1ரதி1ப1த்3யவத1 ||14||

यदा सत्त्वे प्रवदृ्िे तु प्रलयं यानत देहभतृ ्|
तदोत्तिपवदां लोकानिलान्प्रनतपद्यते || 14||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 14



rajasi pralayaṁ gatvā karma-saṅgiṣhu jāyate |

tathā pralīnas tamasi mūḍha-yoniṣhu jāyate ||15||

ரஜஸி ப்1ரலயம் க3த்1வா க1ர்மஸங்கி3ஷு ஜாயவத1 |
த1தா2 ப்1ரலீனஸ்த1மஸி மூை4வயானிஷு ஜாயவத1 ||15||

रजमस प्रलयं गत्वा कियसङ्धगषु जायते |
तथा प्रलीनमतिमस िूढयोननषु जायते || 15||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 15



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 14

yadā—when; 
sattve—in the mode of goodness; 
pravṛiddhe—when premodinates; 
tu—indeed; 
pralayam—death; 
yāti—reach; 
deha-bhṛit—the embodied; 
tadā—then; 
uttama-vidām—of the learned; 
lokān—abodes; 
amalān—pure; 
pratipadyate—attains;

யதா--—எப்வபாது; 
ஸத்வவ--—நன்னம முனற; 
ப்ரவ்ரித்வத--—வமவலாங்கும் வபாது; 
து--—உண்னமயில்; 
பிரளயம்--—இறப்பு; 
யாதி----அனைந்தால்; 
வதஹ-பிரித்---—உைலுற்றது; 
ததா--—பின்னர்; 
உத்தம-விதாம்—--கற்றவர்களின்; 
வலாகான்—--தங்குமிைங்கனள; 
அமலான்—--தூய்னமயான; 
ப்ரதிபத்யவத--—அனைகிறது;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 15

rajasi—in the mode of passion; 
pralayam—death; 
gatvā—attaining; 
karma-saṅgiṣhu—among people 
driven by work; 
jāyate—are born; 
tathā—likewise; 
pralīnaḥ—dying; 
tamasi—in the mode of ignorance; 
mūḍha-yoniṣhu—in the animal 
kingdom; 
jāyate—takes birth

ரஜஸி---ஆர்வத்தின் முனறயில்; 
பிரளயம்---—இறப்பு; 
கத்வா---அனைந்து; 
கர்ம-ஸங்கிஷு--—வவனலயால் 
உந்தப்பட்ை மக்களினைவய; 
ஜாயவத---— பிறக்கிறார்கள்.; 
ததா--—அவதவபால்; 
ப்ரலீனஹ--—இறக்கின்ற; 
தமஸி--—அறியானம முனறயில்; 
மூைவயானிஷு---—விலங்குகளின்
ராஜ்யத்தில்; 
ஜாயவத----பிறக்கிறது



Those who die with predominance of sattva reach the pure abodes (which 
are free from rajas and tamas) of the learned. Those who die with 

prevalence of the mode of passion are born among people driven by work, 
while those dying in the mode of ignorance take birth in the animal 

kingdom.

நன்னம முனறயின் ஆதிக்கத்தால் இறந்தவர்கள், கற்றவர்களின் தூய 
இருப்பிைங்கனள (உணர்ச்சி மற்றும் அறியானம இல்லாத) 

அனைகிறார்கள். வபரார்வம் அதிகமாகி இறப்பவர்கள் வவனலயால் 
உந்தப்பட்ை மக்களினைவய பிறக்கிறார்கள், அறியானமயால்

இறப்பவர்கள் மிருக ராஜ்யத்தில் பிறக்கிறார்கள்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 14 & 15



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 14

Tamil English Sanskrit

யதா3ஸத்1த்1வவ yadā sattve यदा सत्त्वे
ப்1ரவ்ருத்3வத4 து1 * pravṛiddhe tu * प्रवदृ्िे त ु*

ப்1ரலயம் யாதி1 pralayaṁ yāti प्रलयं यानत
வதஹப்4ருத்1 | deha-bhṛit | देहभतृ ्|

த1வதா3த்1த1மவிதா3ம் tadottama-vidāṁ तदोत्तिपवदां
வலாகா1ன்* 

அமலான்ப்1ரதி1ப1த்3ய
வத1 ||

lokān * amalān 
pratipadyate

लोकानिलान्प्रनतपद्यत े
||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 15

Tamil English Sanskrit
ரஜஸி ப்1ரலயம் rajasi pralayaṁ रजमस प्रलयं

க3த்1வா * gatvā  * गत्वा *
க1ர்மஸங்கி3ஷு karma-saṅgiṣhu कियसङ्धगषु

ஜாயவத1 | Jāyate | जायत े|
த1தா2 tathā तथा

ப்1ரலீனஸ்த1மஸி * pralīnas tamasi * प्रलीनमतिमस *

மூை4வயானிஷு mūḍha-yoniṣhu िूढयोननषु
ஜாயவத1 || Jāyate || जायते ||



karmaṇaḥ sukṛitasyāhuḥ sāttvikaṁ nirmalaṁ phalam |

rajasas tu phalaṁ duḥkham ajñānaṁ tamasaḥ phalam ||16||

க1ர்மண: ஸுக்1ருத1ஸ்யாஹு: ஸாத்1த்1விக1ம் நிர்மலம் ப2லம் |
ரஜஸஸ்து1 ப2லம் து:க2மஞ்ஞானம் த1மஸ: ப2லம் ||16||

कियण: सुकृतमयाहु: सान्त्त्वकं ननियलं फलि ्|
रजसमतु फलं द:ुखिज्ञानं तिस: फलि ्|| 16||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 16



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 16

karmaṇaḥ—of action; 
su-kṛitasya—pure; 
āhuḥ—is said; 
sāttvikam—mode of goodness; 
nirmalam—pure; 
phalam—result; 
rajasaḥ—mode of passion; 
tu—indeed; 
phalam—result; 
duḥkham—pain; 
ajñānam—ignorance; 
tamasaḥ—mode of ignorance; 
phalam—result

கர்மணஹ--—தசயல்களில்; 
ஸு-க்ருதஸ்ய—--தூய்னமயான; 
ஆஹுஹு--—தசால்லப்படுகிற; 
ஸாத்விகம்--—நன்னம முனறயின்; 
நிர்மலம்--—மாசற்றது; 
ஃபலம்--—வினளவு; 
ரஜஸஹ--—ஆர்வத்தின் முனறயின்; 
து—உண்னமயில்; 
ஃபலம்—--வினளவு; 
துஹ்கம்--—துன்பமான; 
அஞ்ஞானம்--—அறியானம; 
தமஸஹ—--அறியானம முனறயின்; 
ஃபலம்—வினளவு



It is said the fruit of actions performed in the mode of goodness bestow 
pure results. Actions done in the mode of passion result in pain, while those 

performed in the mode of ignorance result in darkness.

நல்வழியில் தசய்யப்படும் தசயல்களின் பலன், தூய்னமயான பலனனத் 
தருவதாகக் கூறப்படுகிறது. ஆர்வத்தின் முனறயின் படி தசய்யும் 
தசயல்கள் வலினய வினளவிக்கின்றன, அவத சமயம் அறியானம 

முனறயில் தசய்யப்படுவது இருளில் வினளகிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 16



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 16

Tamil English Sanskrit
க1ர்மண: karmaṇaḥ कियण:

ஸுக்1ருத1ஸ்யாஹு: * sukṛitasyāhuḥ * सुकृतमयाहु: *
ஸாத்1த்1விக1ம் sāttvikaṁ सान्त्त्वकं
நிர்மலம் ப2லம் | nirmalaṁ phalam | ननियलं फलि ्|

ரஜஸஸ்து1 rajasas tu रजसमतु
ப2லம் phalaṁ फलं

து:க2ம் * அஞ்ஞானம் duḥkham * ajñānaṁ द:ुखिज्ञानं
த1மஸ: tamasaḥ तिस:
ப2லம் || Phalam || फलि ्||



sattvāt sañjāyate jñānaṁ rajaso lobha eva cha |

pramāda-mohau tamaso bhavato ’jñānam eva cha ||17||

ஸத்1த்வாத்1ஸந்ஜாயவத1 ஞானம் ரஜவஸா வலாப4ஏவ ச1 |
ப்1ரமாத3வமாதஹௌ த1மவஸா ப4வவதா1ஞ்ஞானவமவ ச1 ||17||

सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञानं रजसो लोभ एव च |
प्रिादिोहौ तिसो भवतोऽज्ञानिेव च || 17||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 17



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 17

sattvāt—from the mode of goodness; 
sañjāyate—arises; 
jñānam—knowledge; 
rajasaḥ—from the mode of passion; 
lobhaḥ—greed; 
eva—indeed; cha—and; 
pramāda—negligence; 
mohau—delusion; 
tamasaḥ—from the mode of 
ignorance; 
bhavataḥ—arise; 
ajñānam—ignorance; 
eva—indeed; cha—and

ஸத்வாத்--—நன்னமயின் 
முனறயிலிருந்து; 
ஸஞ்ஜாயவத--—எழுகிறது; 
ஞானம்—--அறிவு; 
ரஜஸஹ--—ஆர்வத்தின் 
முனறயிலிருந்து; 
வலாபஹ----வபரானச; 
ஏவ--—உண்னமயில்; 
ச--—மற்றும்; 
ப்ரமாத--—அக்கனறயின்னம; 
வமாதஹௌ--—மானய;-
தமஸஹ--—அறியானமயின் 
முனறயிலிருந்து; 
பவதஹ—--எழுகிறது; 
அஞ்ஞானம்—--மைனம; 
ஏவ—--உண்னமயில்; 
ச---மற்றும்



From the mode of goodness arises knowledge, from the mode of passion 
arises greed, and from the mode of ignorance arise negligence and delusion.

நல்வழியில் இருந்து அறிவும், உணர்ச்சி முனறயில் வபரானசயும், 
அறியானமயிலிருந்து அலட்சியமும் மானயயும் உருவாகின்றன.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 17



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 17

Tamil English Sanskrit
ஸத்1த்வாத்1ஸந்ஜாய

வத1 sattvāt sañjāyate सत्त्वात्सञ्जायते
ஞானம் * jñānaṁ  * ज्ञानं *

ரஜவஸா rajaso रजसो
வலாப4ஏவ ச1 | lobha eva cha | लोभ एव च |

ப்1ரமாத3வமாதஹௌ pramāda-mohau प्रिादिोहौ
த1மவஸா * tamaso * तिसो *

ப4வவதா1ஞ்ஞானவமவ
ச1 ||

bhavato ’jñānam eva 
cha ||

भवतोऽज्ञानिेव च ||



ūrdhvaṁ gachchhanti sattva-sthā madhye tiṣhṭhanti rājasāḥ |

jaghanya-guṇa-vṛitti-sthā adho gachchhanti tāmasāḥ ||18||

ஊர்த்4வம் க3ச்1ச2ந்தி1ஸத்1த்1வஸ்தா2ம1த்4வய தி1ஷ்ை2ந்தி1ராஜஸா: |
ஜக4ன்யகு3ணவ்ருத்1தி1ஸ்தா2அவதா4க3ச்1ச2ந்தி1தா1மஸா: ||

18 ||

ऊध्व ंगच्छन्न्त सत्त्वमथा िध्ये नतष्ठन्न्त राजसा: |
जघन्यगणुवपृत्तमथा अिो गच्छन्न्त तािसा: || 18||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 18



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 18
ūrdhvam—upward; 
gachchhanti—rise; 
sattva-sthāḥ—those situated in the 
mode of goodness; 
madhye—in the middle; 
tiṣhṭhanti—stay; 
rājasāḥ—those in the mode of passion; 
jaghanya—abominable; 
guṇa—quality; 
vṛitti-sthāḥ—engaged in activities; 
adhaḥ—down; 
gachchhanti—go; 
tāmasāḥ—those in the mode of 
ignorance

ஊர்த்வம்--—வமல்வநாக்கி; 
கச்சந்தி--—உயர்கின்றனர்; 
ஸத்வ-ஸ்தாஹா—--நன்னமயின் 
முனறயில் அனமந்தவர்கள்; 
மத்வய--—நடுவில்; 
திஷ்ைந்தி—--தங்குகின்றனர்; 
ராஜஸாஹா—--உணர்வு முனறயில் 
உள்ளவர்கள்; 
ஜகன்ய—--அருவருப்பான; 
குண--—தன்னமயுைன்; 
விருத்தி-ஸ்தாஹா--—தசயல்பாடுகளில் 
ஈடுபட்டு; அதஹ---—கீழ்வநாக்கி; 
கச்சந்தி--—தசல்கின்றனர்; 
தாமஸாஹா--—அறியானம முனறயில் 
உள்ளவர்கள்



Those situated in the mode of goodness rise upward; those in the mode of 
passion stay in the middle; and those in the mode of ignorance go 

downward.

நன்னமயின் முனறயில் அனமந்தவர்கள் வமல்வநாக்கி உயர்கின்றனர்; 
உணர்ச்சி தகாண்ைவர்கள் நடுவில் இருப்பார்கள்; அறியானம நினலயில் 

உள்ளவர்கள் கீழ்வநாக்கி தசல்கின்றனர்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 18



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 18
Tamil English Sanskrit

ஊர்த்4வம் ūrdhvaṁ ऊध्वं
க3ச்1ச2ந்தி1 gachchhanti गच्छन्न्त

ஸத்1த்1வஸ்தா2 * sattva-sthā * सत्त्वमथा *
ம1த்4வய madhye िध्ये

தி1ஷ்ை2ந்தி1 tiṣhṭhanti नतष्ठन्न्त
ராஜஸா: | rājasāḥ | राजसा: |

ஜக4ன்யகு3ணவ்ருத்1தி1
ஸ்தா2 * jaghanya-guṇa-vṛitti-sthā * जघन्यगणुवपृत्तमथा *

அவதா4க3ச்1ச2ந்தி1 adho gachchhanti अिो गच्छन्न्त
தா1மஸா: || tāmasāḥ || तािसा: ||



nānyaṁ guṇebhyaḥ kartāraṁ yadā draṣhṭānupaśhyati |
guṇebhyaśh cha paraṁ vetti mad-bhāvaṁ so ’dhigachchhati ||19||

நான்யம் கு3வணப்4ய: க1ர்தா1ரம் யதா3த்3ரஷ்ைா1னுப1ஶ்யதி1 |
கு3வணப்4யஶ்ச1 ப1ரம் வவத்1தி1மத்3பா4வம் வஸாதி4க3ச்1ச2தி ||19||

नान्यं गणेुभ्य: कतायरं यदा द्रष्टानुपश्यनत |
गणेुभ्यश्च परं वेपत्त िद्भावं सोऽधिगच्छनत || 19||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 19



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 19

na—no; anyam—other; 
guṇebhyaḥ—of the guṇas; 
kartāram—agents of action; 
yadā—when; 
draṣhṭā—the seer; 
anupaśhyati—see; 
guṇebhyaḥ—to the modes of nature; 
cha—and; 
param—transcendental; 
vetti—know; 
mad-bhāvam—my divine nature; 
saḥ—they; 
adhigachchhati—attain

ந--—இல்னல; 
அந்யம்—--மற்ற; 
குவணப்யஹ--—குணங்களின்; 
கர்த்தாரம்---—தசயல்கனள 
தசய்பவர்கள்; 
யதா--—எப்வபாது; 
த்ரஷ்ைா--—பார்ப்பவர்; 
அநுபஶ்யதி--—பார்த்து; 
குவணப்யஹ--—இயற்னகயின் 
முனறகளுக்கு; 
ச--—மற்றும்; 
பரம்--—அப்பால்; 
வவத்தி—--அறிந்தவர்; 
மத்-பாவம்--—என் ததய்வகீ 
தன்னமனய; 
ஸஹ--—அவர்கள்; 
அதிகச்சதி----அனைகிறார்கள்



When wise persons see that in all work there is no agent of action other than 
the three guṇas, and they know Me to be transcendental to these guṇas, they 

attain My divine nature.

எல்லாச் தசயல்களிலும் இயற்னகயின் மூன்று குணங்கனளத் தவிர 
வவறு இல்னல என்பனதக் கண்டு, என்னன இந்த மூன்று குணங்களும் 

அப்பாற்பட்ைவராக காண்பவர்கள் என் ததய்வகீத் தன்னமனய
அனைகிறார்கள்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 19



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 19

Tamil English Sanskrit
நான்யம் nānyaṁ नान्यं

கு3வணப்4ய: guṇebhyaḥ गणेुभ्य:
க1ர்தா1ரம் * kartāraṁ * कतायरं *

யதா3 yadā यदा
த்3ரஷ்ைா1னுப1ஶ்யதி1 | Draṣhṭānupaśhyati | द्रष्टानपुश्यनत |

கு3வணப்4யஶ்ச1 guṇebhyaśh cha गणेुभ्यश्च
ப1ரம் வவத்1தி1 * paraṁ vetti * परं वेपत्त *

மத்3பா4வம் mad-bhāvaṁ िद्भावं
வஸாதி4க3ச்1ச2தி || so ’dhigachchhati || सोऽधिगच्छनत ||



guṇān etān atītya trīn dehī deha-samudbhavān |

janma-mṛityu-jarā-duḥkhair vimukto ’mṛitam aśhnute ||20||

கு3ணாவனதா1னதீ1த்1ய த்1ரீன்வத3ஹ ீவத3ஹஸமுத்3ப4வான் |
ஜன்மம்ருத்2யுஜராது3:னக2ர்விமுக்1வதா1ம்ருத1மஶ்னுவத1 ||20||

गणुानेतानतीत्य त्रीन्देही देहसिुद्भवान ्|
जन्िितृ्युजराद:ुखपैवयिुक्तोऽितृिशु्रते || 20||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 20



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 20

guṇān—the three modes of material 
nature; etān—these; 
atītya—transcending; 
trīn—three;
dehī—the embodied; 
deha—body; 
samudbhavān—produced of; 
janma—birth; mṛityu—death; 
jarā—old age; 
duḥkhaiḥ—misery; 
vimuktaḥ—free from; 
amṛitam—immortality; 
aśhnute—attains

குணான்--—ஜை இயற்னகயின் மூன்று 
முனறகள்; 
ஏதான்--—இனவகனள; 
அதீத்ய--—கைந்து; 
த்ரீன்--—மூன்று முனறகனள; 
வதஹி--—உைலுறந்த; 
வதஹ--—உைல்; 
ஸமுத்பவான்--—உற்பத்தி தசய்யப்பட்ை; 
ஜன்ம—--பிறப்பு; 
மிருத்யு--—இறப்பு; 
ஜரா--—முதுனம; 
துஹ்னகஹி—--துன்பம்; 
விமுக்தஹ----ஆகியவற்றிலிருந்து
விடுபட்டு,; 
அமிர்தம்--—அழியாத தன்னமனய;
அஶ்னுவத—அனைகிறார்



By transcending the three modes of material nature associated with the 
body, one becomes free from birth, death, old age, and misery, and attains 

immortality.

ஒருவர் உைலுைன் ததாைர்புனைய ஜை இயற்னகயின் மூன்று
முனறகனளக் கைந்து, பிறப்பு, இறப்பு, முதுனம மற்றும் துன்பம் 

ஆகியவற்றிலிருந்து விடுபட்டு, அழியாத தன்னமனய அனைகிறார்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 20



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 20

Tamil English Sanskrit
கு3ணாவனதா1னதீ1த்1ய guṇān etān atītya गणुानेतानतीत्य

த்1ரீன் * வத3ஹீ trīn * dehī त्रीन्देही
வத3ஹஸமுத்3ப4வான் | deha-samudbhavān | देहसिुद्भवान ्|
ஜன்மம்ருத்2யுஜராது3:

னக2ர் *

janma-mṛityu-jarā-
duḥkhair * जन्िितृ्यजुराद:ुखपैवयिु

क्तोऽितृिशु्रत े||விமுக்1வதா1ம்ருத1மஶ்
னுவத1 ||

vimukto ’mṛitam 
aśhnute ||



arjuna uvācha
kair liṅgais trīn guṇān etān atīto bhavati prabho |

kim āchāraḥ kathaṁ chaitāns trīn guṇān ativartate ||21||

அர்ஜுன உவாச1 |
னக1ர்லிங்னக3ஸ்த்1ரீன்கு3ணாவனதா1னதீ1வதா1 ப4வதி1 ப்1ரவபா4 |
கி1மாசா1ர: க1த2ம் னச1தா1ம்ஸ்த்1ரீன்கு3ணானதி1வர்த1வத1 ||21||

अजुयन उवाच |
कैमलयङ्गमैत्रीन्गणुानेतानतीतो भवनत प्रभो |

ककिाचार: कथं चैतांमत्रीन्गणुाननतवतयते || 21||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 21



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 21
arjunaḥ uvācha—Arjun inquired; 
kaiḥ—by what; 
liṅgaiḥ—symptoms; 
trīn—three; 
guṇān—modes of material nature; 
etān—these; 
atītaḥ—having transcended; 
bhavati—is; prabho—Lord; 
kim—what; āchāraḥ—conduct; 
katham—how; cha—and; 
etān—these; 
trīn—three; 
guṇān—modes of material nature; 
ativartate—transcend

அர்ஜுனஹ உவாச---—அர்ஜுனன் 
வினவினார்; 
னகஹி--—எதன் மூலம்; 
லிங்னகஹி--—அறிகுறிகள்; 
த்ரீன்--—மூன்று மூன்று குணங்கள்; 
குணான்—--தபாருள் இயற்னகயின்
முனறகனள; 
ஏதான்--—இனவகனள; 
அதீதஹ----—குணங்கனளக் 
கைந்தவர்களின்; 
பவதி--—ஆகும்; 
ப்ரவபா—--இனறவன்; 
கிம்--—என்ன; ஆசாரஹ---
குணாதிசயங்கள்; கதம்---—எப்படி; 
ச—-மற்றும்; ஏதான்---—இனவகனள; 
த்ரீன்----மூன்று குணங்கள்; 
குணான்—தபாருள் இயற்னகயின்
முனறகள்; 
அதிவர்தவத----கைந்து தசல்கிறார்கள்



Arjun inquired: What are the characteristics of those who have gone beyond 
the three guṇas, O Lord? How do they act? How do they go beyond the 

bondage of the guṇas?

அர்ஜுனன் வினவினார்: இனறவா, மூன்று குணங்கனளக் 
கைந்தவர்களின் குணாதிசயங்கள் என்ன? அவர்கள் எப்படி 

தசயல்படுகிறார்கள்? குணங்களின் அடினமத்தனத்னத அவர்கள் 
எவ்வாறு கைந்து தசல்கிறார்கள்?

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 21



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 21

Tamil English Sanskrit
அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अजुयन उवाच |

னக1ர்லிங்னக3ஸ்த்1ரீன்
கு3ணாவனதா1 * அதீ1வதா1

kair liṅgais trīn guṇān 
etān * atīto

कैमलयङ्गमैत्रीन्गणुानेतान
तीतो

ப4வதி1 ப்1ரவபா4 | bhavati prabho | भवनत प्रभो |
கி1மாசா1ர: kim āchāraḥ ककिाचार:
க1த2ம் kathaṁ कथं

னச1தா1ம்ஸ் * 
த்1ரீன்கு3ணானதி1வர்த1

வத1 ||
Chaitāns * trīn guṇān 

ativartate ||
चतैांमत्रीन्गणुाननतवतयते

||



śhrī-bhagavān uvācha
prakāśhaṁ cha pravṛittiṁ cha moham eva cha pāṇḍava |

na dveṣhṭi sampravṛittāni na nivṛittāni kāṅkṣhati ||22||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
ப்1ரகா1ஶம் ச1 ப்1ரவ்ருத்1தி1ம் ச1வமாஹவமவ ச1 பா1ண்ை3வ |

த1த்3வவஷ்டி1ஸம்ப்1ரவ்ருத்1தா1னி ந நிவ்ருத்1தா1னி கா1ங்க்ஷததி1 ||22||

श्रीभगवानुवाच |
प्रकाशं च प्रवपृत्त ंच िोहिेव च पाण्डव |

न द्वेन्ष्ट सर्मप्रवतृ्तानन न ननवतृ्तानन काङ् क्षनत || 22||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 22



udāsīna-vad āsīno guṇair yo na vichālyate |

guṇā vartanta ity evaṁ yo ’vatiṣhṭhati neṅgate ||23||

உதா3ஸீனவதா3ஸீவனா கு3னணர்வயா ந விசா1ல்யவத1 |
கு3ணா வர்த1ன்த1இத்1வயவ வயாவதி1ஷ்ை2தி1 வநங்க3வத1 ||23||

उदासीनवदासीनो गणुैयो न पवचाल्यते |
गणुा वतयन्त इत्येवं योऽवनतष्ठनत नेङ्गते || 23||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 23



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 22

śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme 
Divine Personality said; prakāśham—
illumination; cha—and; pravṛittim—
activity; cha—and; moham—
delusion; eva—even; cha—and; 
pāṇḍava—Arjun, the son of Pandu; 
na dveṣhṭi—do not hate; 
sampravṛittāni—when present; na—
nor; nivṛittāni—when absent; 
kāṅkṣhati—longs

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச—--ஒப்புயர்வற்ற 
ததய்வகீ ஆளுனம கூறினார்; 
ப்ரகாஶம்—--ஒளி; ச--மற்றும்; 
ப்ரவ்ருத்திம்---—தசயல்பாடு; ச—--
மற்றும்; வமாஹம்—--மானய; ஏவ--—
கூை; ச--—மற்றும்; பாண்ைவ--—
பாண்டுவின் மகன் அர்ஜுனன்; ந
த்வவஷ்டி—--தவறுக்காமல்; 
ஸம்ப்ரவ்ருத்தானி---—இருக்கும்வபாது; 
ந—-இல்னல; நிவ்ரித்தானி—--
இல்லாதவபாது; காங்க்ஷததி—--ஏங்குவது;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 23

udāsīna-vat—neutral; āsīnaḥ—
situated; guṇaiḥ—to the modes of 
material nature; yaḥ—who; na—not; 
vichālyate—are disturbed; guṇāḥ—
modes of material nature; vartante—
act; iti-evam—knowing it in this way; 
yaḥ—who; avatiṣhṭhati—established 
in the self; na—not; iṅgate—
wavering

உதாஸீன-வத்---—நடுநினலயில்; 
ஆஸீனஹ--—அனமந்துள்ளவர்கள்; 
குனணஹி---ஜை இயற்னகயின் 
முனறகளால்; யஹ—--யார்; ந—--
இல்னல; விசால்யவத—--நினல 
குனலவது; குணாஹா----ஜை 
இயற்னகயின் முனறகள்; வர்தந்வத—--
தசயல்; இதி-ஏவம்----இவ்வாறு அறிந்து; 
யஹ--—யார்; அவதிஷ்ைதி—--
தன்னிைத்தில் ஸ்தாபிக்கப்பட்டு; ந—--
இல்னல; இங்கவத---ததாந்தரவு 
தசய்யப்படுவது



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 22

Tamil English Sanskrit
ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī-bhagavān uvācha श्रीभगवानवुाच |

ப்1ரகா1ஶம் ச1 prakāśhaṁ cha प्रकाशं च
ப்1ரவ்ருத்1தி1ம் ச1 * pravṛittiṁ cha * प्रवपृत्त ंच *

வமாஹவமவ ச1 moham eva cha िोहिेव च
பா1ண்ை3வ | Pāṇḍava | पाण्डव |
ந1த்3வவஷ்டி1 na dveṣhṭi न द्वेन्ष्ट

ஸம்ப்1ரவ்ருத்1தா1னி * sampravṛittāni  * सर्मप्रवतृ्तानन *

ந நிவ்ருத்1தா1னி na nivṛittāni न ननवतृ्तानन
கா1ங்க்ஷததி1 || Kāṅkṣhati || काङ् क्षनत ||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 23

Tamil English Sanskrit
உதா3ஸீனவதா3ஸீவனா * udāsīna-vad āsīno * उदासीनवदासीनो *

ந கு3னணர்வயா guṇair yo गणुयैो
விசா1ல்யவத1 | na vichālyate | न पवचाल्यते |

கு3ணா வர்த1ன்த1 guṇā vartanta गणुा वतयन्त
இத்1வயவம் * ity evaṁ * इत्येवं *

வயாவதி1ஷ்ை2தி1 yo ’vatiṣhṭhati योऽवनतष्ठनत
வநங்க3வத1 || Neṅgate || नेङ्गते ||



sama-duḥkha-sukhaḥ sva-sthaḥ sama-loṣhṭāśhma-kāñchanaḥ |

tulya-priyāpriyo dhīras tulya-nindātma-sanstutiḥ ||24||

ஸமது3:க2ஸுக2:ஸ்வஸ்த2: ஸமவலாஷ்ைா1ஶ்மகா1ஞ்ச1ன: |
து1ல்யப்1ரியாப்1ரிவயா தீ4ரஸ்து1ல்யநிந்தா3த்1மஸந்ஸ்து1தி1: ||24||

सिद:ुखसुख: मवमथ: सिलोष्टाश्िकाञ्चन: |
तुल्यपप्रयापप्रयो िीरमतुल्यननन्दात्िसंमतुनत: || 24||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 24



mānāpamānayos tulyas tulyo mitrāri-pakṣhayoḥ |

sarvārambha-parityāgī guṇātītaḥ sa uchyate ||25||

மானாப1மானவயாஸ்து1ல்யஸ்து1ல்வயா மித்1ராரிப1க்ஷதவயா: |
ஸர்வாரம்ப4ப1ரித்1யாகீ3 கு3ணாதீ1த1: ஸ உச்1யவத1 ||25||

िानापिानयोमतुल्यमतुल्यो मित्राररपक्षयो: |
सवायरर्मभपररत्यागी गणुातीत: स उच्यते || 25||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 25



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 24
sama—alike; duḥkha—distress; 
sukhaḥ—happiness; 
sva-sthaḥ—established in the self; 
sama—equally; 
loṣhṭa—a clod; 
aśhma—stone; 
kāñchanaḥ—gold; 
tulya—of equal value; 
priya—pleasant; 
apriyaḥ—unpleasant; 
dhīraḥ—steady; 
tulya—the same; 
nindā—blame; 
ātma-sanstutiḥ—praise;

ஸம---—சமமாக; 
துஹ்க--—துன்பம்; 
ஸுகஹ--—மகிழ்ச்சி;; 
ஸ்வ-ஸ்தஹ—--தன்னிைத்தில் 
நினலயுற்று; ஸம—சமமாக; 
வலாஷ்-----மண்ணின் தன்னமயுனைய 
மண்கட்டி; அஶ்ம--—கல்; 
காஞ்சனஹ---—தங்கம்; 
துல்ய--—சம மதிப்புள்ள; 
ப்ரிய—--இன்பமான; 
அப்ரியஹ---விரும்பத்தகாத; 
தீரஹ----—நினலயானவராக; 
துல்ய--—ஒவறவாராக; 
நிந்தா--—குற்றச்சாட்டு; 
ஆத்ம-ஸன்ஸ்துதிஹி----புகழ்ச்சி;



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 25

māna—honor; 
apamānayoḥ—dishonor; 
tulyaḥ—equal; 
tulyaḥ—equal; mitra—friend; 
ari—foe; 
pakṣhayoḥ—to the parties; 
sarva—all; ārambha—enterprises; 
parityāgī—renouncer; 
guṇa-atītaḥ—risen above the three 
modes of material nature; 
saḥ—they; uchyate—are said to have

மான---—நன்மதிப்பு; 
அபமானவயாவஹா----அவமதிப்பு;; 
துல்யஹ---—ஸமமான; 
மித்ர---—நண்பர்; 
அரி---—எதிரி; 
பக்ஷதவயாவஹா---—கட்சிகளுக்கு; 
ஸர்வ--—அனனத்து; 
ஆரம்ப---—ஊக்க முயற்சியுனைய; 
பரித்யாகீ—--துறப்பவர்; 
குண-அதீதஹ----ஜை இயற்னகயின் 
மூன்று முனறகளுக்கு வமலாக 
உயர்ந்தவர்கள்; 
ஸஹ--—அவர்கள்; 
உச்யவத---உள்ளதாகக் கூறப்படுகிறது



Those who are alike in happiness and distress; who are established in the self; who look upon a 
clod, a stone, and a piece of gold as of equal value; who remain the same amidst pleasant and 

unpleasant events; who are intelligent; who accept both blame and praise with equanimity; who 
remain the same in honor and dishonor; who treat both friend and foe alike; and who have 

abandoned all enterprises – they are said to have risen above the three guṇas.

சுகத்திலும், துக்கத்திலும் சமமாக இருப்பவர்கள், தன்னம்பிக்னக உள்ளவர்கள், மண், 
கல், தபான் ஆகியவற்னற சமமாகப் பார்ப்பவர்கள், விரும்பத்தக்க மற்றும் 

விரும்பத்தகாத நிகழ்வுகளில் சமமாக இருப்பவர்கள். அவர்கள் புத்திசாலிகள், 
பழினயயும் புகனழயும் சமமாக ஏற்றுக்தகாள்பவர்கள்; குற்றச்சாட்டுகனளயும் 
அவமானங்கனளயும் எதிர்தகாள்வதில் சமமாக இருப்பவர்கள்; பனகவனனயும் 

நண்பனனயும் சமமாக நைத்துவார்கள்; எல்லா தபாருளானசனயயும் துறந்தவர்கள், 
மூன்று குணங்களுக்கும் வமலாக உயர்ந்தவர்கள் என்று கூறப்படுகிறது.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 24 & 25



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 24

Tamil English Sanskrit

ஸமது3:க2ஸுக2: sama-duḥkha-sukhaḥ सिद:ुखसुख:
ஸ்வஸ்த2: * sva-sthaḥ * मवमथ: *

ஸமவலாஷ்ைா1ஶ்மகா1
ஞ்ச1ன: |

sama-loṣhṭāśhma-
kāñchanaḥ |

सिलोष्टाश्िकाञ्चन: |

து1ல்யப்1ரியாப்1ரிவயா tulya-priyāpriyo तलु्यपप्रयापप्रयो
தீ4ரஸ்து1ல்யநிந்தா3த்1ம

ஸந்ஸ்து1தி1: ||
dhīras * tulya-

nindātma-sanstutiḥ ||
िीरमतलु्यननन्दात्िसं

मतनुत: ||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 25

Tamil English Sanskrit

மானாப1மானவயாஸ்து1

ல்யஸ்து1ல்வயா *

mānāpamānayos 
tulyas tulyo *

िानापिानयोमतलु्यमतु
ल्यो *

மித்1ராரிப1க்ஷதவயா: | mitrāri-pakṣhayoḥ | मित्राररपक्षयो: |
ஸர்வாரம்ப4ப1ரித்1யாகீ3

*

sarvārambha-parityāgī 
*

सवायरर्मभपररत्यागी *
கு3ணாதீ1த1: guṇātītaḥ गणुातीत:

ஸ உச்1யவத1 || sa uchyate || स उच्यत े||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 26

māṁ cha yo ’vyabhichāreṇa bhakti-yogena sevate |

sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate ||26||

மாம் ச1வயாவ்யபி4சா1வரண ப4க்1தி1வயாவக3ன வஸவவத1 |
ஸ கு3ணான்ஸமதீ1த்1னயதா1ன்ப்3ரஹ்மபூ4யாய க1ல்ப1வத1 ||26||

िां च योऽव्यमभचारेण भन्क्तयोगेन सेवते |
स गणुान्सितीत्यैतान्ब्रह्िभूयाय कल्पते || 26||



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 26

mām—me; cha—only; 
yaḥ—who; 
avyabhichāreṇa—unalloyed; 
bhakti-yogena—through devotion; 
sevate—serve; 
saḥ—they; 
guṇān—the three modes of material 
nature; 
samatītya—rise above; 
etān—these; 
brahma-bhūyāya—level of Brahman; 
kalpate—comes to

மாம்--—என்னன; ச--—மட்டும்; 
யஹ--—யார்; 
அவ்யபிசாவரண---—கலனவயற்ற; 
பக்தி-வயாவகன----பக்தியின் மூலம்; 
வஸவவத—--வசனவ தசய்பவர்; 
ஸ-—அவர்கள்; 
குணான்--—ஜை இயற்னகயின் மூன்று 
முனறகளுக்கு; 
ஸமதீத்ய--—வமல் உயர்ந்தவர்கள்; 
ஏதான்—--இவர்கள்; 
பிரஹ்ம--பூயாய—--ப்ரஹ்மத்தின்
நினலக்கு; 
கல்பவத---உயர்கிறார்கள்



Those who serve Me with unalloyed devotion rise above the three modes of 
material nature and come to the level of the Brahman.

கலப்பற்ற பக்தியுைன் எனக்கு வசனவ தசய்பவர்கள் ஜை இயற்னகயின் 
முப்பரிமாணங்கனளக் கைந்து பிரம்ம நினலக்கு வருவார்கள்.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 26



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 26

Tamil English Sanskrit
மாம் ச1 māṁ cha िां च

வயாவ்யபி4சா1வரண * yo ’vyabhichāreṇa * योऽव्यमभचारेण *

ப4க்1தி1வயாவக3ன bhakti-yogena भन्क्तयोगेन
வஸவவத1 | Sevate | सेवत े|

ஸ 
கு3ணான்ஸமதீ1த்1னய

தா1ன் *

sa guṇān samatītyaitān 
*

स 
गणुान्सितीत्यतैान्ब्रह्ि

भूयायப்3ரஹ்மபூ4யாய brahma-bhūyāya

க1ல்ப1வத1 || Kalpate || कल्पत े||



brahmaṇo hi pratiṣhṭhāham amṛitasyāvyayasya cha |

śhāśhvatasya cha dharmasya sukhasyaikāntikasya cha ||27||

ப்3ரஹ்மவணா ஹி ப்1ரதி1ஷ்ைா2ஹமம்ருத1ஸ்யாவ்யயஸ்ய ச1 |
ஶாஶ்வத1ஸ்ய ச1த4ர்மஸ்ய ஸுக2ஸ்னயகா1ன்தி1க1ஸ்ய ச1 ||27||

ब्रह्िणो हह प्रनतष्ठाहिितृमयाव्ययमय च |
शाश्वतमय च िियमय सुखमयैकान्न्तकमय च || 27||

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 27



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 27

brahmaṇaḥ—of Brahman; 
hi—only; 
pratiṣhṭhā—the basis; aham—I; 
amṛitasya—of the immortal; 
avyayasya—of the imperishable; 
cha—and; 
śhāśhvatasya—of the eternal; 
cha—and; 
dharmasya—of the dharma; 
sukhasya—of bliss; 
aikāntikasya—unending; 
cha—and

ப்ராஹ்மணஹ---—ப்ரஹ்மனின்; 
ஹி--—மட்டும்; 
பிரதிஷ்ைா--—அடிப்பனை; 
அஹம்--—நான்; 
அம்ருதஸ்ய—--அழியாதத; 
அவ்யயஸ்ய—--அழியாததின்; 
ச—--மற்றும்; 
ஶாஶ்வதஸ்ய—---நித்திய; 
ச—--மற்றும்; 
தர்மஸ்ய--—தர்மத்தின்; 
ஸுகஸ்ய---ததய்வகீ வபரின்பத்தின்; 
ஐகாந்திகஸ்ய--—முடிவற்றதின்; 
ச-மற்றும்



I am the basis of the formless Brahman, the immortal and imperishable, of 
eternal dharma, and of unending divine bliss.

நான் உருவமற்ற, அழியாத, நித்திய தர்மத்தின் மற்றும் முடிவில்லாத 
ததய்வகீ வபர் இன்பமான ப்ரஹ்மத்தின் அடிப்பனை.

Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 27



Chapter 14 - Guṇa Traya Vibhāg Yog, Verse 27

Tamil English Sanskrit
ப்3ரஹ்மவணா ஹி brahmaṇo hi ब्रह्िणो हह
ப்1ரதி1ஷ்ைா2ஹம் * Pratiṣhṭhāham * प्रनतष्ठाहिितृमयाव्यय

मय च |அம்ருத1ஸ்யாவ்யயஸ்
ய ச1 | amṛitasyāvyayasya cha |

ஶாஶ்வத1ஸ்ய ச1 śhāśhvatasya cha शाश्वतमय च
த4ர்மஸ்ய dharmasya  * िियमय *

ஸுக2ஸ்னயகா1ன்தி1க1

ஸ்ய ச1 ||
sukhasyaikāntikasya cha 

||
सुखमयकैान्न्तकमय च 

||



Hare Krishna Hare Krishna

Krishna Krishna Hare Hare

Hare Rama Hare Rama

Rama Rama Hare Hare


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27
	Slide 28
	Slide 29
	Slide 30
	Slide 31
	Slide 32
	Slide 33
	Slide 34
	Slide 35
	Slide 36
	Slide 37
	Slide 38
	Slide 39
	Slide 40
	Slide 41
	Slide 42
	Slide 43
	Slide 44
	Slide 45
	Slide 46
	Slide 47
	Slide 48
	Slide 49
	Slide 50
	Slide 51
	Slide 52
	Slide 53
	Slide 54
	Slide 55
	Slide 56
	Slide 57
	Slide 58
	Slide 59
	Slide 60
	Slide 61
	Slide 62
	Slide 63
	Slide 64
	Slide 65
	Slide 66
	Slide 67
	Slide 68
	Slide 69
	Slide 70
	Slide 71
	Slide 72
	Slide 73
	Slide 74
	Slide 75
	Slide 76
	Slide 77
	Slide 78
	Slide 79
	Slide 80
	Slide 81
	Slide 82
	Slide 83
	Slide 84
	Slide 85
	Slide 86
	Slide 87
	Slide 88
	Slide 89
	Slide 90
	Slide 91
	Slide 92
	Slide 93
	Slide 94
	Slide 95
	Slide 96
	Slide 97
	Slide 98
	Slide 99
	Slide 100
	Slide 101
	Slide 102
	Slide 103

