
Sloka 1 to 20



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 1

śhrī-bhagavān uvācha

ūrdhva-mūlam adhaḥ-śhākham aśhvatthaṁ 
prāhur avyayam |

chhandānsi yasya parṇāni yas taṁ veda sa veda-
vit ||1||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
ஊர்த்4வமூலமத4:ஶாக2மஶ்வத்1த2ம் 

ப்1ராஹுரவ்யயம் |
ச2ந்தா3ன்ஸி யஸ்ய ப1ர்1ணானி யஸ்த1ம்

வவத3ஸ வவத3வித்1 || 1 ||

श्रीभगवानुवाच |
ऊर्धववमलूमध:शाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम ्|

छन्ांसि यस्य पर्ावनन यस्तं वे् ि वे्ववत ् || 1||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 1

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச--—ஒப்புயர்வற்ற 
ததய்வகீ ஆளுமம கூறினார்;
ஊர்த்வ—மூலம்--—வமல்வ ாக்கிய 
வவர்கமைக் தகாண்டது; 
அதஹ--—கீழ்வ ாக்கி; 
ஶாகம்--—கிமைகள்; 
அஶ்வத்தம்--—புனிதமான அத்தி மரம்; 
ப்ராஹுஹு----அவர்கள் 
வபசுகிறார்கள்; 
அவ்யயம்--— ித்தியமான; 
சந்தான்ஸி--—வவத மந்திரங்கள்; 
யஸ்ய--—இதில்; 
பர்ணானி----இமலகள்; யஹ--—யார்; 
தம்--—அந்த; வவத--—அறிந்தவர்; 
ஸஹ--—அவர்; 
வவதவித்----வவதங்கமை அறிந்தவர்

śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme 
Divine Personality said; ūrdhva-
mūlam—with roots above; adhaḥ—
downward; śhākham—branches; 
aśhvattham—the sacred fig tree; 
prāhuḥ—they speak; avyayam—
eternal; chhandānsi—Vedic mantras; 
yasya—of which; parṇāni—leaves; 
yaḥ—who; tam—that; veda—
knows; saḥ—he; veda-vit—the 
knower of the Vedas



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 1

The Supreme Divine Personality said: They speak of an 
eternal aśhvatth tree with its roots above and branches 

below. Its leaves are the Vedic hymns, and one who 
knows the secret of this tree is the knower of the Vedas.

புருவ ாத்தமன் கூறினார்:  ித்திய அஸ்வத்த 
மரத்தின் வவர்கள் வமல்வ ாக்கியும் கிமைகள் 

கீழ்வ ாக்கியும் இருப்பதாக கூறப்படுகிறது. இதன் 
இமலகள் வவத ஆதாரங்கள், மற்றும் இந்த 

மரத்தின் ரகசியத்மத அறிந்தவர் வவதங்கமை
அறிந்தவர் என்று அமைக்கப்படுகிறார்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 1
Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī-bhagavān uvācha
श्रीभगवानवुाच |

ऊर्धववमूलमध:शाखमश्व
त्थं

ஊர்த்4வமூலமத4:ஶாக2ம் ūrdhva-mūlam

adhaḥ-śhākham *

அஶ்வத்1த2ம் aśhvatthaṁ

ப்1ராஹுரவ்யயம் | prāhur avyayam | प्राहुरव्ययम ्|
ச2ந்தா3ன்ஸி chhandānsi छन्ांसि

யஸ்ய ப1ர்1ணானி * yasya parṇāni * यस्य पर्ावनन *

யஸ்த1ம் yas taṁ यस्तं
வவத3ஸ veda sa वे् ि

வவத3வித்1 || veda-vit || वे्ववत ्||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 2

adhaśh chordhvaṁ prasṛitās tasya śhākhā
guṇa-pravṛiddhā viṣhaya-pravālāḥ |
adhaśh cha mūlāny anusantatāni

karmānubandhīni manuṣhya-loke ||2||

அத3ஶ்வசா1ர்த்4வம் ப்1ரஸ்ருதா1ஸ்த1ஸ்ய 
ஶாகா2கு3ணப்3ரவ்ருத்3தா4 வி யப்1ரவாலா: |

அத3ஶ்ச1 மூலான்யனுஸந்த1தா1னி 
க1ர்மானுப3ன்தீ4னி மனுஷ்யவலாவக1 ||2||

अधश्चोर्धव ंप्रितृास्तस्य शाखा
गरु्प्रवदृ्धा ववषयप्रवाला: |
अधश्च मलूानयनुिनततानन

कमावनुबनधीनन मनुष्यलोके || 2||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 2

அதஹ--—கீழ்வ ாக்கி; ச--—மற்றும்; 
ஊர்த்வம்—--வமல்வ ாக்கி; 
ப்ரஸ்ரிதாஹா---- ீடிக்கப்பட்ட; 
தஸ்ய--—அதன்; 
ஶாகாஹா--—கிமைகள்; 
குண--—தபாருள் இயற்மகயின் 
முமறகள்; 
ப்ரவ்ரித்தாஹா--—
ஊட்டமைிக்கப்பட்டது; 
வி ய--—புலன்கைின் தபாருள்கள்; 
ப்ரவலாஹா—--தமாட்டுகள்; அதஹ--
—கீழ்வ ாக்கி; ச--—மற்றும்; 
மூலானி—--வவர்கள்; அனுஸந்ததானி-
-—வைர்ந்து தகாண்வட இருக்கும்; 
கர்ம--—தசயல்கள்; 
அனுபந்தீனி--—கட்டுப்படுத்தப்பட்ட; 
மனுஷ்யவலாவக--—மனிதர்கைின்
உலகில்

adhaḥ—downward; cha—and; 
ūrdhvam—upward; 
prasṛitāḥ—extended; 
tasya—its; śhākhāḥ—branches; 
guṇa—modes of material nature; 
pravṛiddhāḥ—nourished; 
viṣhaya—objects of the senses; 
pravālāḥ—buds; adhaḥ—downward; 
cha—and; mūlāni—roots; 
anusantatāni—keep growing; 
karma—actions; 
anubandhīni—bound; 
manuṣhya-loke—in the world of 
humans



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 2

The branches of the tree extend upward and 
downward, nourished by the three guṇas, with the 

objects of the senses as tender buds. The roots of the 
tree hang downward, causing the flow of karma in 

the human form. Below, its roots branch out causing 
(karmic) actions in the world of humans.

மரத்தின் கிமைகள் வமல்வ ாக்கியும்
கீழ்வ ாக்கியும்  ீண்டு, மூன்று குணங்கைால் 
வபா ிக்கப்பட்டு, புலன்கைின் தபாருள்கள் 
தமன்மமயான தமாட்டுகைாக உள்ைன. 

மரத்தின் வவர்கள் கீழ்வ ாக்கி ததாங்கி, மனித 
வடிவில் தசயல்கைின் ஓட்டத்மத 

ஏற்படுத்துகிறது. கீவை, அதன் வவர்கள் 
மனிதர்கைின் உலகில் தசயல்கமை 

ஏற்படுத்துகின்றன.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 2

Tamil English Sanskrit
அத3ஶ்வசா1ர்த்4வம் adhaśh chordhvaṁ अधश्चोर्धवं

ப்1ரஸ்ருதா1ஸ்த1ஸ்ய prasṛitās tasya प्रितृास्तस्य
ஶாகா2 * Śhākhā * शाखा *

கு3ணப்3ரவ்ருத்3தா4 guṇa-pravṛiddhā गरु्प्रवदृ्धा
வி யப்1ரவாலா: | viṣhaya-pravālāḥ | ववषयप्रवाला: |

அத3ஶ்ச1 adhaśh cha अधश्च
மூலான்யனுஸந்த1தா1

னி * mūlāny anusantatāni * मूलानयनिुनततानन *

க1ர்மானுப3ன்தீ4னி karmānubandhīni कमावनबुनधीनन
மனுஷ்யவலாவக1 || manuṣhya-loke || मनषु्यलोके ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 3

na rūpam asyeha tathopalabhyate
nānto na chādir na cha sampratiṣhṭhā |
aśhvattham enaṁ su-virūḍha-mūlam

asaṅga-śhastreṇa dṛiḍhena chhittvā ||3||

  ரூப1மஸ்வயஹ 
த1வதா2ப1லப்4யவத1  ான்வதா1   சா1தி3ர்ன 

ச1ஸம்ப்1ரதி1ஷ்டா2 |
அஶ்வத்1த1வமனம் ஸுவிரூட4மூல 

மஸங்க3ஶஸ்த்1வரண த்3ருவட4ன சி2த்1வா ||3||

न रूपमस्येह तथोपलभ्यते
नानतो न चाद्नव च िम्प्प्रनतष्ठा |

अश्वत्थमेनं िवुवरूढमलू
मिङ्गशस्रेर् दृढेन नछत्त्वा || 3||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 4

tataḥ padaṁ tat parimārgitavyaṁ
yasmin gatā na nivartanti bhūyaḥ |

tam eva chādyaṁ puruṣhaṁ prapadye

yataḥ pravṛittiḥ prasṛitā purāṇī ||4||

த1த1: ப1த3ம் த1த்1ப1ரிமார்கி3த1வ்யம் 
யஸ்மின்க3தா1    ிவர்த1ந்தி1பூ4ய: |

த1வமவ சா1த்3யம் பு1ரு ம் ப்1ரப1த்3வய யத1: 
ப்1ரவ்ரத்1தி1: ப்1ரஸ்ருதா1 பு1ராண ீ||4||

तत: प्ं तत्पररमार्गवतव्यं
यस्स्मनगता न ननवतवस्नत भयू: |

तमेव चाद्यं पुरुषं प्रपद्ये
यत: प्रववृि: प्रितृा पुरार्ी || 4||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 3

 --—இல்மல; ரூபம்-—வடிவம்; 
அஸ்ய--—இதன்; 
இஹ-—இந்த உலகில்; 
ததா--—அப்படிவய; 
உபலப்யவத--—உணரப்படுகிறது; 
 --—இல்மல; அந்தஹ—-முடிவு; 
 --—இல்மல; ச--—வமலும்; 
ஆதிஹி---ஆரம்பம்; 
 —--ஒருவபாதும் இல்மல; 
ச--வமலும்; 
ஸம்ப்ரதிஷ்டா—--அடிப்பமட; 
அஶ்வத்தம்--—புனித அத்தி மரம்; 
ஏனம்--—இது; 
ஸு-விரூட-மூலம்---ஆழ்ந்த-
வவரூன்றிய; 
அஸங்க-ஶஸ்த்வரண--—பற்றற்ற 
வகாடரியால்; த்ருவடன—--வலுவான; 
சித்வா----தவட்டப்பட்டு; 

na—not; rūpam—form; 
asya—of this; iha—in this world; 
tathā—as such; 
upalabhyate—is perceived; 
na—neither; antaḥ—end; 
na—nor; cha—also; ādiḥ—beginning; 
na—never; cha—also; 
sampratiṣhṭhā—the basis; 
aśhvattham—sacred fig tree; 
enam—this; 
su-virūḍha-mūlam—deep-rooted; 
asaṅga-śhastreṇa—by the axe of 
detachment; 
dṛiḍhena—strong; 
chhittvā—having cut down; 



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 3

ததஹ---பின்னர்; பதம்--—இடம்; 
தத்----அது; 
பரிமார்கிதவ்யம்--—வதட வவண்டும்; 
யஸ்மின்---—எங்வக; 
கதாஹா—-கடந்து தசன்றபின்; 
 --இல்மல;  ிவர்தந்தி--—திரும்புவர்; 
பூயஹ---மீண்டும்; 
தம்--—அவரிடம்; 
ஏவ--— ிச்சயமாக; 
ச--—மற்றும்; ஆத்யம்—--அசல்;-
புரு ம்--—ஒப்புயர்வற்ற இமறவன்; 
ப்ரபத்வய--—அமடக்கலம் புகுந்த 
பிறகு; யதஹ---அங்கிருந்து; 
ப்ரவ்ரித்திஹி---தசயல்பாடு; 
ப்ரஸ்ரிதா--—பாய்கிறது; 
புராண—ீ--மிகவும் பைமமயானது

tataḥ—then; padam—place; 
tat—that; 
parimārgitavyam—one must search out; 

yasmin—where; gatāḥ—having 
gone; na—not; nivartanti—return; 
bhūyaḥ—again; tam—to him; 
eva—certainly; cha—and; 
ādyam—original; 
puruṣham—the Supreme Lord; 
prapadye—take refuge; 
yataḥ—whence; 
pravṛittiḥ—the activity; 
prasṛitā—streamed forth; 
purāṇi—very old



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 3 & 4

The real form of this tree is not perceived in this world, neither 
its beginning nor end, nor its continued existence. But this 

deep-rooted aśhvatth tree must be cut down with a strong axe 
of detachment. Then one must search out the base of the tree, 

which is the Supreme Lord, from whom streamed forth the 
activity of the universe a long time ago. Upon taking refuge in 

Him, one will not return to this world again.

இந்த புனித அத்தி மரத்தின் ஆரம்பம் முடிவு, ததாடர்ச்சியான 
இருப்பு மற்றும் இந்த புனித அத்தி மரத்தின் உண்மமயான 
வடிவம் இந்த உலகில் உணரப்படவில்மல. ஆனால் இந்த 

ஆைமான வவரூன்றிய மரத்மத ஒரு வலுவான வகாடாரியால் 
தவட்ட வவண்டும்.  ீண்ட காலத்திற்கு முன்பு பிரபஞ்சத்தின் 
தசயல்பாடுகமை தவைிப்படுத்திய ஒப்புயர்வற்ற கடவுைான 
மரத்தின் அடிப்பகுதிமய ஒருவர் வதட வவண்டும். அவரிடம் 
அமடக்கலம் புகுந்த பிறகு மீண்டும் யாரும் இவ்வுலகிற்கு 

வருவதில்மல.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 3
Tamil English Sanskrit

  ரூப1மஸ்வயஹ na rūpam asyeha न रूपमस्येह
த1வதா2ப1லப்4யவத1 * Tathopalabhyate * तथोपलभ्यत े*

 ான்வதா1 Nānto नानतो
  சா1தி3ர்ன ச1 na chādir na cha न चाद्नव च

ஸம்ப்1ரதி1ஷ்டா2 | Sampratiṣhṭhā  | िम्प्प्रनतष्ठा |
அஶ்வத்1த1வமனம் aśhvattham enaṁ अश्वत्थमेनं
ஸுவிரூட4மூலம் * su-virūḍha-mūlam * िुववरूढमूल *

அஸங்க3ஶஸ்த்1வரண asaṅga-śhastreṇa मिङ्गशस्ररे्
த்3ருவட4ன dṛiḍhena दृढेन
சி2த்1வா || Chhittvā || नछत्त्वा ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 4
Tamil English Sanskrit

த1த1: ப1த3ம் tataḥ padaṁ तत: प्ं
த1த்1ப1ரிமார்கி3த1வ்யம் * tat parimārgitavyaṁ * तत्पररमार्गवतव्य ं*

யஸ்மின்க3தா1 yasmin gatā यस्स्मनगता
   ிவர்த1ந்தி1 பூ4ய: | na nivartanti bhūyaḥ | न ननवतवस्नत भूय: |

த1வமவ tam eva तमेव
சா1த்3யம் chādyaṁ चाद्यं
பு1ரு ம் puruṣhaṁ पुरुषं

ப்1ரப1த்3வய * Prapadye * प्रपद्ये *

யத1: ப்1ரவ்ரத்1தி1: yataḥ pravṛittiḥ यत: प्रववृि:
ப்1ரஸ்ருதா1 பு1ராண ீ || prasṛitā purāṇī || प्रितृा पुरार्ी ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 5

nirmāna-mohā jita-saṅga-doṣhā
adhyātma-nityā vinivṛitta-kāmāḥ |

dvandvair vimuktāḥ sukha-duḥkha-sanjñair

gachchhanty amūḍhāḥ padam avyayaṁ tat ||5||

 ிர்மானவமாஹா ஜித1ஸங்க3வதா3 ா 
அத்4யாத்1ம ித்1யா வி ிவ்ருத்1த1கா1மா: |

த்3வன்த்3மவர்விமுக்1தா1: 
ஸுக2து:க2ஸம்ஞ்மைர் கச்1ச2ந்த்1யமூடா4: 

ப1த3மவ்யயம் த1த்1 ||5||

ननमावनमोहा स्ितिङ्ग्ोषा
अर्धयात्मननत्या ववननविृकामा: |
द्वनद्वैवववमकु्ता: िखु्:ुखिजं्ञै

गवच्छनत्यमढूा: प्मव्ययं तत ्|| 5||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 5

 ிஹி--—விடுபட்டு; 
மான---வணீ் தற்தபருமயிலிருந்து; 
வமாஹாஹா—மாமயமய; 
ஜித---கடந்து; ஸங்க--—பற்றுதமல; 
வதா ாஹ---தீமமகமை; அத்யாத்ம-
 ித்யாஹா---சுயம் மற்றும் கடவுைில் மீது 
ததாடர்ந்து வசிப்பது; 
வி ிவ்ரித்த--இதிலிருந்து விடுபட்ட; 
காமாஹா---புல தபாருட்கமை 
அனுபவிக்க ஆமச; 
த்வந்த்மவஹி---இருமமகைில் இருந்து; 
விமுக்தாஹா--—விடுபட்டவர்களும்; 
ஸுகதுஹ்க--—இன்பம் மற்றும் வலி; 
ஸம்ஞ்மைஹி-—அறியப்படும்; 
கச்சந்தி--—அமடகிறார்கள்; 
அமூடாஹ--—கலக்கமற்ற; 
பதம்--—வசிப்பிடம்; 
அவ்யயம்--— ித்தியமான; தத்---அது

niḥ—free from; māna—vanity; 
mohāḥ—delusion; jita—having 
overcome; saṅga—attachment; 
doṣhāḥ—evils; 
adhyātma-nityāḥ—dwelling constantly 
on the self and on God; 
vinivṛitta—free from; 
kāmāḥ—desire to enjoy senses; 
dvandvaiḥ—from the dualities; 
vimuktāḥ—liberated; 
sukha-duḥkha—pleasure and pain; 
saṁjñaiḥ—known as; 
gachchhanti—attain; 
amūḍhāḥ—unbewildered; 
padam—abode; avyayam—eternal; 
tat—that



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 5

Those who are free from vanity and delusion, who have 
overcome the evil of attachment, who dwell constantly on the 

self and on God, who are free from the desire to enjoy the 
senses, and are beyond the dualities of pleasure and pain, such 

liberated personalities attain My eternal Abode.

மாமய மற்றும் மாமயயிலிருந்து விடுபட்டவர்களும், 
பற்றுதல் என்ற தீமமமய தவன்றவர்களும், சுயம் 
மற்றும் கடவுைின் மீது ததாடர்ந்து வசிப்பவர்களும், 

புலன்கமை அனுபவிக்கும் விருப்பத்திலிருந்து 
விடுபட்டவர்களும், இன்பம் மற்றும் துன்பம் என்ற 
இருமமகளுக்கு அப்பாற்பட்டவர்களும், அத்தமகய 
முக்தி தபற்றவர்கள் என்  ித்ய இருப்பிடத்மத

அமடகிறார்கள்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 5

Tamil English Sanskrit
 ிர்மானவமாஹா nirmāna-mohā ननमावनमोहा

ஜித1ஸங்க3வதா3 ா * jita-saṅga-doṣhā * स्ितिङ्ग्ोषा *
அத்4யாத்1ம ித்1யா adhyātma-nityā अर्धयात्मननत्या

வி ிவ்ருத்1த1கா1மா: | vinivṛitta-kāmāḥ | ववननविृकामा: |
த்3வன்த்3மவர்விமுக்1தா1: dvandvair vimuktāḥ द्वनद्वैवववमुक्ता:
ஸுக2து:க2ஸம்ஞ்மைர் * sukha-duḥkha-sanjñair * िुख्:ुखिंज्ञ ै*

கச்1ச2ந்த்1யமூடா4: gachchhanty amūḍhāḥ गवच्छनत्यमूढा:
ப1த3மவ்யயம் த1த்1 || padam avyayaṁ tat || प्मव्ययं तत ्||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 6

na tad bhāsayate sūryo na śhaśhāṅko na pāvakaḥ |

yad gatvā na nivartante tad dhāma paramaṁ 
mama ||6||

  த1த்3பா4ஸயவத1 ஸூர்வயா   ஶஶாங்வகா1   
பா1வக1: |

யத்3க3த்1வா    ிவர்த1ந்வத1த1த்3தா4ம ப1ரமம் 
மம ||6||

न तद्भाियते ियूो न शशाङ्को न पावक: |
यद्गत्वा न ननवतवनते तद्धाम परम ंमम || 6||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 6

 --—இல்மல; தத்--—அது; 
பாஸயவத-—ஒைிர தசய்கிற; 
ஸூர்யஹ——சூரியன்; 
 ---இல்மல; 
ஶஶாங்கஹ—--சந்திரன்; 
 --—இல்மல; 
பாவகஹ—--த ருப்பு; 
யத்—-எங்வக; 
கத்வா---வபானபின்; 
 --—ஒருவபாதும் இல்மல; 
 ிவர்தந்வத--—அவர்கள் 
திரும்புகின்றனர்; தத்--—அது; 
தாம-—வசிப்பிடம்; 
பரமம்—--உயர்ந்த; 
மம---என்னுமடயது

na—neither; tat—that; 
bhāsayate—illumine; 
sūryaḥ—the sun; na—nor; 
śhaśhāṅkaḥ—the moon; 
na—nor; pāvakaḥ—fire; 
yat—where; 
gatvā—having gone; 
na—never; 
nivartante—they return; 
tat—that; dhāma—abode; 
paramam—supreme; 
mama—Mine



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 6

Neither the sun nor the moon, nor fire can illumine 
that Supreme Abode of Mine. Having gone There, 
one does not return to this material world again.

சூரியவனா, சந்திரவனா, த ருப்வபா 
என்னுமடய அந்த உன்னத இருப்பிடத்மத
ஒைிரச் தசய்ய முடியாது. அங்கு தசன்ற 

பிறகு, ஒருவர் மீண்டும் இந்த ஜடவுலகிற்கு 
திரும்புவதில்மல.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 6

Tamil English Sanskrit
  த1த்3பா4ஸயவத1 na tad bhāsayate न तद्भाियते

ஸூர்வயா * sūryo * िूयो *
  ஶஶாங்வகா1 na śhaśhāṅko न शशाङ्को
  பா1வக1: | na pāvakaḥ | न पावक: |
யத்3க3த்1வா yad gatvā यद्गत्वा

   ிவர்த1ந்வத1 * na nivartante * न ननवतवनत े*

த1த்3தா4ம tad dhāma तद्धाम
ப1ரமம் மம || paramaṁ mama || परमं मम ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 7

mamaivānśho jīva-loke jīva-bhūtaḥ sanātanaḥ |

manaḥ-ṣhaṣhṭhānīndriyāṇi prakṛiti-sthāni karṣhati 
||7||

மமமவாம்வஶா ஜவீவலாவக1ஜவீபூ4த1: 
ஸனாத1ன: |

மன: ஷ்டானனீ்த்3ரியாணி ப்1ரக்ருதி1ஸ்தா1னி 
க1ர் தி1 ||7||

ममवैांशो िीवलोके िीवभतू: िनातन: |
मन:षष्ठानीस्नियाणर् प्रकृनतस्थानन कषवनत || 7||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 7

மம—--என்; 
ஏவ---மட்டும்; 
அன்ஶஹ----அணுவின் பாகங்கள்; 
ஜவீ-வலாவக-—-தபாருள் உலகில்; 
ஜவீ-பூதஹ---- உருஉற்ற ஆத்மாக்கள்; 
ஸனாதனஹ----- ித்தியமான; 
மனஹ----மனதுடன்; 
 ஷ்டானி--—ஆறு; 
இந்திரியாணி-—--உணர்வுகள்; 
ப்ரகிரிதி-ஸ்தானி—---தபாருள் 
இயற்மகயால் கட்டுண்ட; 
கர் தி---வபாராடுகின்றன

mama—My; eva—only; 
anśhaḥ—fragmental part; 
jīva-loke—in the material world; 
jīva-bhūtaḥ—the embodied souls; 
sanātanaḥ—eternal; 
manaḥ—with the mind; 
ṣhaṣhṭhāni—the six; 
indriyāṇi—senses; 
prakṛiti-sthāni—bound by 
material nature; 
karṣhati—struggling



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 7

The embodied souls in this material world are My 
eternal fragmental parts. But bound by material 

nature, they are struggling with the six senses 
including the mind.

இந்த ஜட உலகின் ஆத்மாக்கள் எனது  ித்திய 
அணுவின் பாகம், ஆனால் ப்ரகி1ரிதி1-

சக்தியின் அடிமமத்தனத்தால், அவர்கள் மனம் 
உட்பட ஆறு புலன்களுடன் வபாராடுகிறார்கள்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 7

Tamil English Sanskrit
மமமவாம்வஶா mamaivānśho ममैवांशो
ஜவீவலாவக1 * jīva-loke * िीवलोके *

ஜவீபூ4த1: jīva-bhūtaḥ िीवभूत:
ஸனாத1ன: | sanātanaḥ | िनातन: |

மன: ஷ்டானனீ்த்3ரியா
ணி *

manaḥ-
ṣhaṣhṭhānīndriyāṇi *

मन:षष्ठानीस्नियाणर् *

ப்1ரக்ருதி1ஸ்தா1னி prakṛiti-sthāni प्रकृनतस्थानन
க1ர் தி1 || Karṣhati || कषवनत ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 8

śharīraṁ yad avāpnoti yach chāpy 
utkrāmatīśhvaraḥ |

gṛihītvaitāni sanyāti vāyur gandhān ivāśhayāt 
||8||

ஶரீரம் 
யத3வாப்1வனாதி1 யச்1சா1ப்1யுத்1க்1ராமதீ1ஶ்வர: |

க்3ருஹதீ்1மவதா1னி 
ஸன்யாதி1வாயுர்க3ந்தா4னிவாஶயாத்1 ||8||

शरीरं य्वाप्नोनत यच्चाप्युत्रामतीश्वर: |
गहृीत्वैतानन ियंानत वायुगवनधाननवाशयात ्|| 8||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 8

ஶரீரம்--—உடல்; 
யத்--—என; 
அவாப்வ ாதி--—எடுத்துச் தசல்வது; 
யத்--—என; 
ச அபி---வமலும்; 
உத்க்ராமதி—--இமலகள்; 
ஈஶ்வரஹ----ஜட சரீரத்தின் அதிபதி, 
உருஉற்ற ஆன்மா; 
க்ரிஹித்வா--—எடுத்து; 
ஏதானி--—இமவகமை; 
ஸன்யாதி----தசல்கிறது; 
வாயுஹு--காற்று; 
கந்தான்—-- றுமணம்; 
இவ--—வபால; 
ஆஶயாத்----இருக்மககைில் இருந்து

śharīram—the body; 
yat—as; avāpnoti—carries; 
yat—as; cha api—also; 
utkrāmati—leaves; 
īśhvaraḥ—lord of the material 
body, the embodied soul; 
gṛihītvā—taking; 
etāni—these; 
sanyāti—goes away; 
vāyuḥ—the air; 
gandhān—fragrance; 
iva—like; āśhayāt—from seats



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 8

As the air carries fragrance from place to place, so 
does the embodied soul carry the mind and senses 

with it, when it leaves an old body and enters a new 
one.

காற்று இடத்திலிருந்து இடத்திற்கு
 றுமணத்மத எடுத்துச் தசல்வது வபால, 

உடலுள்ை ஆன்மா பமைய உடமல விட்டு 
தவைிவயறி புதிய உடலுக்குள் தசல்லும்வபாது 
மனமதயும் புலன்கமையும் தன்னுடன் சுமந்து 

தசல்கிறது.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 8

Tamil English Sanskrit
ஶரீரம் śharīraṁ शरीरं

யத3வாப்1வனாதி1 * yad avāpnoti * य्वाप्नोनत *

யச்1சா1ப்1யுத்1க்1ராமதீ1

ஶ்வர: |
yach chāpy 

utkrāmatīśhvaraḥ |
यच्चाप्यतु्रामतीश्वर: 

|
க்3ருஹதீ்1மவதா1னி gṛihītvaitāni गहृीत्वैतानन

ஸன்யாதி1 * sanyāti  * िंयानत *

வாயுர்க3ந்தா4னிவாஶ
யாத்1 ||

vāyur gandhān 
ivāśhayāt ||

वायगुवनधाननवाशयात ्
||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 9

śhrotraṁ chakṣhuḥ sparśhanaṁ cha rasanaṁ 
ghrāṇam eva cha |

adhiṣhṭhāya manaśh chāyaṁ viṣhayān upasevate 
||9||

ஶ்வராத்1ரம் ச1க்ஷு: ஸ்ப1ர்ஶனம் ச1 ரஸனம் 
க்4ராணவமவ ச1 |

அதி4ஷ்டா2ய மனஶ்சா1யம் 
வி யானுப1வஸவவத1 ||9||

श्रोर ंचक्षु: स्पशवनं च रिनं घ्रार्मेव च |
अर्धष्ठाय मनश्चायं ववषयानुपिेवते || 9||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 9

ஶ்வராத்ரம்---காதுகள்; 
சக்ஷுஹு----கண்கள்; 
ஸ்பர்ஶணம்--—ததாடும் உணர்வு; 
ச---—மற்றும்; 
ரஸனம்-- — ாக்கு; 
க்ராணம்—--மூக்கு; 
ஏவ--—வமலும்; 
ச—--மற்றும்; 
அதிஷ்டாய—--சுற்றி குழுவாக; 
மனஹ—--மனம்; 
ச--—வமலும்; 
அயம்--—அமவகள்; 
வி யான்--—உணர்வு தபாருட்கள்; 
உபவஸவவத---ருசிக்கிறது

śhrotram—ears; 
chakṣhuḥ—eyes; 
sparśhanam—the sense of touch; 
cha—and; 
rasanam—tongue; 
ghrāṇam—nose; eva—also; 
cha—and; 
adhiṣhṭhāya—grouped around; 
manaḥ—mind; cha—also; 
ayam—they; 
viṣhayān—sense objects; 
upasevate—savors



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 9

Using the sense perceptions of the ears, eyes, skin, 
tongue, and nose, which are grouped around the 
mind, the embodied soul savors the objects of the 

senses.

உடம்தபாடு கூடிய ஆன்மா, மனமதச் சுற்றித் 
ததாகுக்கப்பட்ட காதுகள், கண்கள், வதால், 

 ாக்கு மற்றும்  ாசியின் புலன் 
உணர்வுகளுடன் இந்திரியப் தபாருட்கமையும் 

அனுபவிக்கிறது.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 9

Tamil English Sanskrit
ஶ்வராத்1ரம் ச1க்ஷு: śhrotraṁ chakṣhuḥ श्रोर ंचक्ष:ु
ஸ்ப1ர்ஶனம் ச1 * sparśhanaṁ cha * स्पशवनं च *

ரஸனம் rasanaṁ रिनं
க்4ராணவமவ ச1 | ghrāṇam eva cha | घ्रार्मेव च |
அதி4ஷ்டா2ய adhiṣhṭhāya अर्धष्ठाय
மனஶ்சா1யம் * manaśh chāyaṁ * मनश्चाय ं*

வி யானுப1வஸவவத
1 || viṣhayān upasevate || ववषयानुपिेवते ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 10

utkrāmantaṁ sthitaṁ vāpi bhuñjānaṁ vā 
guṇānvitam |

vimūḍhā nānupaśhyanti paśhyanti jñāna-
chakṣhuṣhaḥ ||10||

உத்1க்1ராமந்த1ம் ஸ்தி2த1ம் வாபி1 பு4ஞ்ஜானம் 
வா கு3ணான்வித1ம் |

விமூடா4 ானுப1ஶ்யன்தி1 ப1ஶ்யன்தி1ைானச1

க்ஷு : ||10||

उत्रामनतं स्स्थतं वावप भञु्िानं वा गरु्ास्नवतम ्|
ववमढूा नानुपश्यस्नत पश्यस्नत ज्ञानचक्षुष: || 10||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 10

உத்கிராமந்தம்--—புறப்படுதல்; 
ஸ்திதம்--—வசிப்பவர்; 
வா அபி—--அல்லது; 
புஞ்ைானம்--—மகிழ்கிறது; 
வா--—அல்லது; 
குண-அன்விதம்----ஜட இயற்மகயின் 
முமறகைின் பிடியில்; 
விமுடாஹா--—அறிவில்லாதவர்கள்; 
 --இல்மல;
அனுபஶ்யந்தி—--உணர்பவர்கள்; 
பஶ்யந்தி--—காண்கிறார்கள்; 
ைான--சக்ஷு ஹ---அறிவின் 
கண்கமை உமடயவர்கள்.

utkrāmantam—departing; 
sthitam—residing; 
vā api—or even; 
bhuñjānam—enjoys; vā—or; 
guṇa-anvitam—under the spell of 
the modes of material nature; 
vimūḍhāḥ—the ignorant; 
na—not; 
anupaśhyanti—percieve; 
paśhyanti—behold; 
jñāna-chakṣhuṣhaḥ—those who 
possess the eyes of knowledge



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 10

The ignorant do not perceive the soul as it resides in 
the body, and as it enjoys sense objects; nor do they 
perceive it when it departs. But those who possess 

the eyes of knowledge can behold it.

அறிவில்லாதவர்கள் ஆன்மாமவ உடலில் 
தங்கியிருப்பதாலும், புலன்கமை 

அனுபவிப்பதாலும் உணர்வதில்மல; அது 
இறப்பு மூலம் பிரிவுறும்வபாது அவர்கள் 
அமத உணரவும் மாட்டார்கள். ஆனால்

அறிவின் கண்கமை உமடயவர்கள் அமதக் 
காணலாம்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 10

Tamil English Sanskrit
உத்1க்1ராமந்த1ம் utkrāmantaṁ उत्रामनतं
ஸ்தி2த1ம் வாபி1 * sthitaṁ vāpi * स्स्थतं वावप *

பு4ஞ்ஜானம் bhuñjānaṁ भुञ्िानं
வா கு3ணான்வித1ம் | vā guṇānvitam | वा गरु्ास्नवतम ्|

விமூடா4 vimūḍhā ववमूढा
 ானுப1ஶ்யன்தி1 * nānupaśhyanti * नानपुश्यस्नत *

ப1ஶ்யன்தி1 paśhyanti पश्यस्नत
ைானச1க்ஷு : || jñāna-chakṣhuṣhaḥ || ज्ञानचक्षुष: ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 11

yatanto yoginaśh chainaṁ paśhyanty ātmany 
avasthitam |

yatanto ‘py akṛitātmāno nainaṁ paśhyanty 
achetasaḥ ||11||

யத1ன்வதா1வயாகி3னஶ்மச1னம் 
ப1ஶ்யன்த்1யாத்1மன்யவஸ்தி2த1ம் |

யத1ன்வதா1ப்1யக்1ருதா1த்1மாவனா ம னம் 
ப1ஶ்யன்த்1யவச1த1ஸ: ||11||

यतनतो योर्गनश्चैनं पश्यनत्यात्मनयवस्स्थतम ्|
यतनतोऽप्यकृतात्मानो नैनं पश्यनत्यचेति: || 11||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 11

யதந்தஹ-—-முயற்சி தசய்யும்;
வயாகினஹ--—வயாகிகள்; 
ச—--கூட; 
ஏனம்---—இது (ஆத்மா); 
பஶ்யந்தி--— காண்கிறார்கள்; 
ஆத்மனி---—உடலில்; 
அவஸ்திதம்----இருப்பமத; 
யதந்தஹ----முயற்சி; 
அபி—--இருந்தாலும்; 
அக்ரித-ஆத்மானஹ----யாருமடய
மனங்கள் 
தூய்மமப்படுத்தப்படவில்மலவயா; 
 -—இல்மல; 
ஏனம்----அமத; 
பஶ்யந்தி---உணர்ந்து தகாள்ை 
முடியும்;
அவசதஸஹ----அறிய முடியாது.

yatantaḥ—striving; 
yoginaḥ—yogis; cha—too; 
enam—this (the soul); 
paśhyanti—see; 
ātmani—in the body; 
avasthitam—enshrined; 
yatantaḥ—strive; 
api—even though; 
akṛita-ātmānaḥ—those whose 
minds are not purified; 
na—not; enam—this; 
paśhyanti—cognize; 
achetasaḥ—unaware



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 11

Striving yogis too are able to realize the soul 
enshrined in the body. However, those 

whose minds are not purified cannot cognize 
it, even though they strive to do so.

முயற்சி தசய்யும் வயாகிகளும் உடலில் 
உள்ை ஆன்மாமவ உணர்ந்து தகாள்ை 

முடியும். இருப்பினும், யாருமடய மனம் 
தூய்மமயமடயவில்மலவயா அவர்கள் 

அவ்வாறு தசய்ய முயன்றாலும் 
அவர்கைால் அமத அறிய முடியாது.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 11

Tamil English Sanskrit
யத1ன்வதா1 yatanto यतनतो

வயாகி3னஶ்மச1னம் * yoginaśh chainaṁ * योर्गनश्चनै ं*

ப1ஶ்யன்த்1யாத்1மன்யவ
ஸ்தி2த1ம் |

paśhyanty ātmany 
avasthitam |

पश्यनत्यात्मनयवस्स्थतम ्
|

யத1ன்வதா1ப்1யக்1ருதா1த்
1மாவனா *

yatanto ‘py 
akṛitātmāno *

यतनतोऽप्यकृतात्मानो *
ம னம் nainaṁ नैनं

ப1ஶ்யன்த்1யவச1த1ஸ: || paśhyanty achetasaḥ || पश्यनत्यचेति: ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 12

yad āditya-gataṁ tejo jagad bhāsayate ’khilam |

yach chandramasi yach chāgnau tat tejo viddhi 
māmakam ||12||

யதா3தி3த்1யக3த1ம் தத1த ா 
 க3த்1பா4ஸயதத1கி2லம் |

யச்1ச1ன்த்3ரமஸி யச்1சா1க்3ன ௌ 
த1த்1தத1த ா வித்3தி4 மாமக1ம் ||12||

य्ाद्त्यगतं तेिो िगद्भाियतेऽणखलम ्|
यच्चनिमसि यच्चाग्नौ तिेिो ववद्र्ध मामकम ्|| 12||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 12

யத்—--எது; 
ஆதித்ய-கதம்—--சூரியனில்; 
வதஜஹ--—பிரகாசம்; 
ஜகத்--—சூரிய மண்டலத்மத; 
பாஸயவத--— ஒைிரச் தசய்யும்;
அகிலம்--—முழுவதும்; 
யத்—--எது; 
சந்திரமஸி--—சந்திரனில்; 
யத்--—எது; 
ச--—வமலும்; 
அக்தனௌ—---அக்கினியில்; 
தத்—--அது; 
வதஜஹ--—பிரகாசம்; 
வித்தி--—அறிக; 
மாமகம்--—என்னுமடயது.

yat—which; 
āditya-gatam—in the sun; 
tejaḥ—brilliance; 
jagat—solar system; 
bhāsayate—illuminates; 
akhilam—entire; 
yat—which; 
chandramasi—in the moon; 
yat—which; cha—also; 
agnau—in the fire; 
tat—that; tejaḥ—brightness; 
viddhi—know; 
māmakam—Mine



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 12

Know that I am like the brilliance of the sun that 
illuminates the entire solar system. The radiance of 
the moon and the brightness of the fire also come 

from Me.

 ான் சூரிய மண்டலம் முழுவமதயும் ஒைிரச் 
தசய்யும் சூரியனின் பிரகாசத்மதப்

வபான்றவன் என்பமத அறிந்துதகாள். 
சந்திரனின் பிரகாசமும், த ருப்பின்

பிரகாசமும் என்னிடமிருந்து வருகிறது.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 12

Tamil English Sanskrit
யதா3தி3த்1யக3த1ம் yad āditya-gataṁ य्ाद्त्यगतं

வத1வஜா * tejo * तेिो *
ஜக3த்1பா4ஸயவத1கி2லம் | jagad bhāsayate ’khilam | िगद्भाियतेऽणखलम ्|

யச்1ச1ன்த்3ரமஸி yach chandramasi यच्चनिमसि
யச்1சா1க்3தனௌ * yach chāgnau * यच्चाग्नौ *
த1த்1வத1வஜா tat tejo तिेिो

வித்3தி4 viddhi ववद्र्ध
மாமக1ம் || Māmakam || मामकम ्||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 13

gām āviśhya cha bhūtāni dhārayāmy aham 
ojasā |

puṣhṇāmi chauṣhadhīḥ sarvāḥ somo bhūtvā 
rasātmakaḥ ||13||

கா3மாவிஶ்ய ச1பூ3தா1னி 
தா4ரயாம்யஹவமாஜஸா |

பு1ஷ்ணாமி தசௌ தீ4: ஸர்வா: வஸாவமா 
பூ4த்1வா ரஸாத்1மக1: ||

13 ||

गामाववश्य च भूतानन धारयाम्प्यहमोििा |
पुष्र्ासम चौषधी: िवाव: िोमो भूत्वा रिात्मक: || 13||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 13

காம்--—பூமி; 
ஆவிஷ்ய—--ஊடுருவும்; 
ச—---மற்றும்; 
பூதானி—--உயிரினங்கள்; 
தாரயாமி--—வைர்க்கிவறன்; 
அஹம்--— ான்; 
ஓஜஸா—--ஆற்றல்; 
புஷ்ணாமி--—ஊட்டமைிக்கிவறன்; 
ச--—மற்றும்; 
அவு தீஹ-ீ----தாவரங்களுக்கும்; 
ஸர்வாஹ-----அமனத்தும்; 
வஸாமஹ---—சந்திரன்; 
பூத்வா--—ஆகி; 
ரஸ-ஆத்மகஹ----வாழ்க்மகயின் 
சாற்மற வைங்குகிவறன்

gām—earth; 
āviśhya—permeating; 
cha—and; 
bhūtāni—living beings; 
dhārayāmi—sustain; 
aham—I; 
ojasā—energy; 
puṣhṇāmi—nourish; 
cha—and; 
auṣhadhīḥ—plants; 
sarvāḥ—all; somaḥ—the moon; 
bhūtvā—becoming; 
rasa-ātmakaḥ—supplying the juice 
of life



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 13

Permeating the earth, I nourish all living beings with 
My energy. Becoming the moon, I nourish all plants 

with the juice of life.

பூமியில் ஊடுருவி, அமனத்து 
உயிரினங்கமையும் என் ஆற்றலால் 

வைர்க்கிவறன். சந்திரனாக மாறி, அமனத்து 
தாவரங்களுக்கும் உயிர் சாற்மற 

ஊட்டுகிவறன்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 13

Tamil English Sanskrit
கா3மாவிஶ்ய ச1 gām āviśhya cha गामाववश्य च

பூ3தா1னி * bhūtāni * भूतानन *

தா4ரயாம்யஹவமாஜஸா | dhārayāmy aham ojasā | धारयाम्प्यहमोििा |
பு1ஷ்ணாமி puṣhṇāmi पुष्र्ासम
தசௌ தீ4: chauṣhadhīḥ चौषधी:
ஸர்வா: * sarvāḥ * िवाव: *

வஸாவமா பூ4த்1வா somo bhūtvā िोमो भूत्वा
ரஸாத்1மக1: || rasātmakaḥ || रिात्मक: ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 14

ahaṁ vaiśhvānaro bhūtvā prāṇināṁ deham 
āśhritaḥ |

prāṇāpāna-samāyuktaḥ pachāmy annaṁ 
chatur-vidham ||14||

அஹம் மவஶ்வா வரா பூ4த்1வா 
ப்1ராணினாம் வத1ஹமாஶ்ரித1: |

ப்1ராணாபா1னஸமாயுக்1த1: ப1சா1ம்யன்னம் 
ச1து1 ர்-வித4ம் ||14||

अहं वैश्वानरो भूत्वा प्राणर्नां ्ेहमार्श्रत: |
प्रार्ापानिमायुक्त: पचाम्प्यननं चतुवववधम ्|| 14||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 14

அஹம்--— ான்; 
மவஶ்வா ரஹ----ஜரீணத்தின் 
த ருப்பு; பூத்வா---ஆகி; 
பிராணினாம்—--எல்லா உயிர்கைின்; 
வதஹம்--—உடல்; 
ஆஶ்ரிதஹ----அமமந்துள்ை; 
பிராண-அபான----தவைிச்தசல்லும் 
மற்றும் உள்வரும் மூச்சு; 
ஸமாயுக்தஹ-----சம ிமலயில் 
மவத்திருத்தல்; 
பசாமி--—- ான் ஜரீணிக்கிவறன்; 
அன்னம்--—உணவுகமை; சதுஹ்-
விதம்---— ான்கு வமகயான

aham—I; 
vaiśhvānaraḥ—fire of digestion; 
bhūtvā—becoming; 
prāṇinām—of all living beings; 
deham—the body; 
āśhritaḥ—situated; 
prāṇa-apāna—outgoing and 
incoming breath; 
samāyuktaḥ—keeping in balance; 
pachāmi—I digest; 
annam—foods; 
chatuḥ-vidham—the four kinds



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 14

It is I who take the form of the fire of digestion in the 
stomachs of all living beings, and combine with the 

incoming and outgoing breaths, to digest and 
assimilate the four kinds of foods.

 ான்தான் அமனத்து உயிர்கைின் வயிற்றில் ஜரீண 
த ருப்பாக உருதவடுத்து, உள்வரும் மற்றும் 

தவைிவயறும் சுவாசங்களுடன் இமணந்து,  ான்கு 
வமகயான உணவுகமையும் ஜரீணித்து 

ஒருங்கிமணக்கிவறன்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 14

Tamil English Sanskrit
அஹம் மவஶ்வா வரா ahaṁ vaiśhvānaro अहं वैश्वानरो

பூ4த்1வா * bhūtvā * भूत्वा *
ப்1ராணினாம் prāṇināṁ प्राणर्नां

வத1ஹமாஶ்ரித1: | deham āśhritaḥ | ्ेहमार्श्रत: |
ப்1ராணாபா1னஸமாயுக்1த1: 

* prāṇāpāna-samāyuktaḥ * प्रार्ापानिमायुक्त: *
ப1சா1ம்யன்னம் pachāmy annaṁ पचाम्प्यननं
ச1து1 ர்-வித4ம் || chatur-vidham || चतुवववधम ्||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 15

sarvasya chāhaṁ hṛidi sanniviṣhṭo
mattaḥ smṛitir jñānam apohanaṁ cha |
vedaiśh cha sarvair aham eva vedyo

vedānta-kṛid veda-vid eva chāham ||15||

ஸர்வஸ்ய சா1ஹம் 
ஹ்ருதி3ஸன்னிவிஷ்வடா1மத்1த1: 

ஸ்ம்ருதி1ர்ஞ்ைானமவபா1ஹனம் ச1 |
வவமத3ஶ்ச1ஸர்மவரஹவமவ வவத்3வயா 

வவதா3ன்த1க்1ருத்3வவத3விவத3வ சா1ஹம் ||15||

िववस्य चाहं हृद् िस्ननववष्टो
मि: स्मनृतज्ञावनमपोहनं च |
वे्ैश्च िवरैहमेव वेद्यो

वे्ानतकृद्वे्वव्ेव चाहम ्|| 15||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 15

ஸர்வஸ்ய---—எல்லா உயிர்கைின்; 
ச—--மற்றும்; அஹம்—-- ான்; 
ஹ்ரிதி--—இதயங்கைில்; 
ஸன்னிவிஷ்டஹ-----அமர்ந்திருப்பவர்; 
மத்தஹ--—என்னிடமிருந்து; 
ஸ்ம்ருதிஹி---- ிமனவு; 
ைானம்---—அறிவு; 
அவபாஹனம்--—மறதி; ச--—அவதவபால்;
வவமதஹி----:வவதங்கைால்; 
ச--—மற்றும்; 
ஸர்மவஹி----—அமனத்தும்; 
அஹம்---— ான்; ஏவ---- மட்டுவம; 
வவத்யஹ---—அறியப்பட வவண்டும்; 
வவதாந்த-கிருத்—--வவதாந்தத்தின்
ஆசிரியர்; 
வவத-வித்---—வவதங்கைின் தபாருமை
அறிந்தவர்; ஏவ--—மட்டுவம;
ச--—மற்றும்; அஹம்—-- ான்.

sarvasya—of all living beings; cha—and; 
aham—I; hṛidi—in the hearts; 
sanniviṣhṭaḥ—seated; 
mattaḥ—from Me; smṛitiḥ—memory; 
jñānam—knowledge; 
apohanam—forgetfulness; 
cha—as well as; vedaiḥ—by the Vedas; 
cha—and; sarvaiḥ—all; 
aham—I; eva—alone; vedyaḥ—to be 
known; 
vedānta-kṛit—the author of the Vedant; 
veda-vit—the knower of the meaning 
of the Vedas; 
eva—alone; cha—and; aham—I



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 15

I am seated in the hearts of all living beings, and from Me 
come memory, knowledge, as well as forgetfulness. I 

alone am to be known by all the Vedas, am the author of 
the Vedant, and the knower of the meaning of the Vedas.

எல்லா உயிர்கைின் இதயங்கைிலும்  ான்
அமர்ந்திருக்கிவறன், என்னிடமிருந்து  ிமனவு, 
அறிவு மற்றும் மறதிவருகிறது.  ான் மட்டுவம 

அமனத்து வவதங்கைாலும் அறியப்பட வவண்டும், 
வவதாந்தத்தின் ஆசிரியராகவும், வவதங்கைின் 

கருப்தபாருமை அறிந்தவனாகவும் இருக்கிவறன்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 15
Tamil English Sanskrit

ஸர்வஸ்ய சா1ஹம் sarvasya chāhaṁ िववस्य चाहं
ஹ்ருதி3ஸன்னிவிஷ்வடா1

* hṛidi sanniviṣhṭo * हृद् िस्ननववष्टो *
மத்1த1: mattaḥ मि:

ஸ்ம்ருதி1ர்ஞ்ைானமவபா1
ஹனம் ச1 |

smṛitir jñānam apohanaṁ 
cha |

स्मनृतज्ञावनमपोहनं च |
வவமத3ஶ்ச1 vedaiśh cha वे्ैश्च

ஸர்மவரஹவமவ sarvair aham eva िवरैहमेव
வவத்3வயா * Vedyo * वेद्यो *

வவதா3ன்த1க்1ருத்3வவத3வி
வத3வ vedānta-kṛid veda-vid eva वे्ानतकृद्वे्वव्ेव

சா1ஹம் || Chāham || चाहम ्||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 16

dvāv imau puruṣhau loke kṣharaśh chākṣhara 
eva cha |

kṣharaḥ sarvāṇi bhūtāni kūṭa-stho ’kṣhara 
uchyate ||16||

த்3வாவிதமௌ பு1ருத ௌ 
வலாவக1க்ஷரஶ்சா1க்ஷர ஏவ ச1 |

க்ஷர: ஸர்வாணி பூ4தா1 ி 
கூ1ட1ஸ்வதா2க்ஷர உச்1யவத1 ||

16 ||

द्वाववमौ पुरुषौ लोके क्षरश्चाक्षर एव च |
क्षर: िवावणर् भूतानन कूटस्थोऽक्षर उच्यते || 16||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 16

த்தவௌ--—இரண்டு; 
இதமௌ—--இமவ; 
புருத ௌ—--உயிரினங்கள்; 
வலாவக--—பமடப்பில்; 
க்ஷரஹ--—அைியும்; 
ச--—மற்றும்; 
அக்ஷரஹ----அைியாதது; 
ஏவ--—கூட; ச—--மற்றும்; 
க்ஷரஹ--—அைியும்; 
ஸர்வாணி---—அமனத்து 
பூதானி---—உயிரினங்கள்; 
கூட—ஸ்தஹ---—விடுதமல தபற்ற; 
அக்ஷரஹ---—அைிக்க முடியாதது; 
உச்யவத----என்று கூறப்படுகிறது.

dvau—two; imau—these; 
puruṣhau—beings; 
loke—in creation; 
kṣharaḥ—the perishable; 
cha—and; 
akṣharaḥ—the imperishable; 
eva—even; cha—and; 
kṣharaḥ—the perishable; 
sarvāṇi—all; bhūtāni—beings; 
kūṭa-sthaḥ—the liberated; 
akṣharaḥ—the imperishable; 
uchyate—is said



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 16

There are two kinds of beings in creation, 
the kṣhar (perishable) and 

the akṣhar (imperishable). The perishable are all 
beings in the material realm. The imperishable are 

the the liberated beings.

பமடப்பில் இரண்டு வமகயான உயிரினங்கள் 
உள்ைன, அைியும் மற்றும் அைியாதமவ. 

அைியக்கூடியமவ அமனத்தும் ஜட உலகில் உள்ை 
உயிரினங்கள். அைியாதமவ விடுதமல தபற்ற 

உயிரினங்கள்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 16

Tamil English Sanskrit
த்3வாவிதமௌ dvāv imau द्वाववमौ

பு1ருத ௌ வலாவக1 * puruṣhau loke * पुरुषौ लोके *

க்ஷரஶ்சா1க்ஷர kṣharaśh chākṣhara क्षरश्चाक्षर
ஏவ ச1 | eva cha | एव च |
க்ஷர: kṣharaḥ क्षर:

ஸர்வாணி பூ4தா1 ி sarvāṇi bhūtāni * िवावणर् भूतानन *

கூ1ட1ஸ்வதா2க்ஷர kūṭa-stho ’kṣhara कूटस्थोऽक्षर
உச்1யவத1 || Uchyate || उच्यते ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 17

uttamaḥ puruṣhas tv anyaḥ paramātmety 
udāhṛitaḥ |

yo loka-trayam āviśhya bibharty avyaya 
īśhvaraḥ ||17||

உத்1த1ம:பு1ரு ஸ்த்1வன்ய: 
ப1ரமாத்1வமத்1யுதா3ஹ்ருத1: |
வயா வலாக1த்1ரயமாவிஶ்ய 
பி3ப4ர்த்1யவ்யய ஈஶ்வர: ||17||

उिम: पुरुषस्त्वनय: परमात्मेत्यु्ाहृत: |
यो लोकरयमाववश्य बबभत्यवव्यय ईश्वर: || 17||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 17

உத்தமஹ--—-ஒப்புயர்வற்ற; 
புரு ஹ----ததய்வகீ ஆளுமம; 
து---—ஆனால்; 
அன்யஹ---—தவிர; 
பரம—ஆத்மா----ஒப்புயர்வற்ற ஆன்மா; 
இதி---—இவ்வாறு; 
உதாஹ்ரிதஹ-----கூறப்படுகிறது; 
யஹ---—யார்; 
வலாக த்ரயம்---—மூன்று 
உலகங்களுக்குள்; 
ஆவிஷ்ய----—நுமைகிறது; 
பிபர்தி—---ஆதரிக்கிறது; 
அவ்யயஹ---—அைிக்க முடியாதது; 
ஈஶ்வரஹ-----கட்டுப்படுத்துபவர்

uttamaḥ—the Supreme; 
puruṣhaḥ—Divine Personality; 
tu—but; anyaḥ—besides; 
parama-ātmā—the Supreme Soul; 
iti—thus; 
udāhṛitaḥ—is said; 
yaḥ—who; 
loka trayam—the three worlds; 
āviśhya—enters; 
bibharti—supports; 
avyayaḥ—indestructible; 
īśhvaraḥ—the controller



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 17

Besides these, is the Supreme Divine Personality, 
who is the indestructible Supreme Soul. He enters 
the three worlds as the unchanging Controller and 

supports all living beings.

இமவ தவிர, அைியாத பரம ஆத்மாவாகிய 
ஒப்புயர்வற்ற ததய்வகீ புரு ர் ஆவார். மாறாத 

கட்டுப்பாட்டாைராகவும், அமனத்து 
உயிரினங்களுக்கும் ஆதரவாகவும் அவர் மூன்று 

உலகங்களுக்குள் நுமைகிறார்



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 17

Tamil English Sanskrit
உத்1த1ம: uttamaḥ उिम:

பு1ரு ஸ்த்1வன்ய: * puruṣhas tv anyaḥ * पुरुषस्त्वनय: *
ப1ரமாத்1வமத்1யுதா3ஹ்ருத1: 

| paramātmety udāhṛitaḥ | परमात्मेत्यु्ाहृत: |
வயா 

வலாக1த்1ரயமாவிஶ்ய * yo loka-trayam āviśhya * यो लोकरयमाववश्य *

பி3ப4ர்த்1யவ்யய bibharty avyaya बबभत्यवव्यय
ஈஶ்வர: || īśhvaraḥ || ईश्वर: ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 18

yasmāt kṣharam atīto ’ham akṣharād api 
chottamaḥ |

ato ’smi loke vede cha prathitaḥ puruṣhottamaḥ 
||18||

யஸ்மாத்1க்ஷரமதீ1வதா1ஹமக்ஷராத3பி1 வசா
1த்1த1ம: |

அவதா1ஸ்மி வலாவக1வவவத3 ச1 ப்1ரதி2த1: 
பு1ருவ ாத்1த1ம: ||18||

यस्मात्क्षरमतीतोऽहमक्षरा्वप चोिम: |
अतोऽस्स्म लोके वे्े च प्रर्थत: पुरुषोिम: || 18||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 18

யஸ்மாத்--—எனவவ; 
க்ஷரம்—--அைிந்து 
வபாகக்கூடியமவகளுக்கு; 
அதீதஹ----ஆழ் ிமல; 
அஹம்--— ான்; 
அக்ஷராத்--—அைியாதவர்களுக்கு; 
அபி--—கூட; ச--—மற்றும்; 
உத்தமஹ-------:ஆழ்ந்த; 
அதஹ—--எனவவ; 
அஸ்மி—-- ான்; வலாவக—--உலகில்; 
வவவத--—வவதங்கைில்; 
ச—--மற்றும்; 
ப்ரதிதஹ---—தகாண்டாடப்படுகிவறன்; 
புரு —உத்தமஹ----உயர்ந்த 
ததய்வகீ ஆளுமமயாக

yasmāt—hence; 
kṣharam—to the perishable; 
atītaḥ—transcendental; 
aham—I; akṣharāt—to the 
imperishable; api—even; 
cha—and; uttamaḥ—
transcendental; ataḥ—therefore; 
asmi—I am; loke—in the world; 
vede—in the Vedas; 
cha—and; 
prathitaḥ—celebrated; puruṣha-
uttamaḥ—as the Supreme Divine 
Personality



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 18

I am transcendental to the perishable world of 
matter, and even to the imperishable soul; hence I 

am celebrated, both in the Vedas and the Smṛitis, as 
the Supreme Divine Personality.

 ான் அைியக்கூடிய தபாருைின் உலகத்திற்கும் 
அைியாத ஆன்மாவிற்கும் அப்பாற்பட்டவன்; 

எனவவ வவதங்கைிலும் ஸ்மிருதிகைிலும்  ான் 
பரம ததய்வகீ ஆளுமமயாகக் 

தகாண்டாடப்படுகிவறன்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 18

Tamil English Sanskrit

யஸ்மாத்1க்ஷரமதீ1வதா1ஹ
ம் *

yasmāt kṣharam atīto 
’ham *

यस्मात्क्षरमतीतोऽहमक्षरा्
वप

அக்ஷராத3பி1 akṣharād api

வசா1த்1த1ம: | chottamaḥ | चोिम: |
அவதா1ஸ்மி வலாவக1 ato ’smi  loke अतोऽस्स्म लोके

வவவத3ச1 * vede cha * वे्े च *

ப்1ரதி2த1: prathitaḥ प्रर्थत:
பு1ருவ ாத்1த1ம: || puruṣhottamaḥ || पुरुषोिम: ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 19

yo mām evam asammūḍho jānāti 
puruṣhottamam |

sa sarva-vid bhajati māṁ sarva-bhāvena 
bhārata ||19||

வயா 
மாவமவமஸம்மூவடா4ஜானாதி1 பு1ருவ ாத்

1த1மம் |
ஸ ஸர்வவித்3ப4ஜதி1மாம் ஸர்வபா4வவன 

பா4ரத1 ||19||

यो मामेवमिम्प्मूढो िानानत पुरुषोिमम ्|
ि िववववद्भिनत मां िववभावेन भारत || 19||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 19

யஹ----யார்; மாம்---— ான்; 
ஏவம்--—இவ்வாறு; 
அஸம்முடஹ----சந்வதகமின்றி; 
ஜானாதி—--அறிந்தவர்கள்; 
புரு -உத்தமம்--—உயர்ந்த ததய்வகீ 
ஆளுமம; ஸஹ-----அவர்கள்; 
ஸர்வ-வித்----முழு அறிவு 
தகாண்டவர்கள்; 
பஜதி--—வணங்குகிறார்கள்; 
மாம்—-- ான்; 
ஸர்வ-பாவவனா—--ஒருவருமடய
முழுமமயுடன்; 
பாரத---பரதரின் மகன் அர்ஜுனன்.

yaḥ—who; mām—Me; 
evam—thus; 
asammūḍhaḥ—without a doubt; 
jānāti—know; 
puruṣha-uttamam—the Supreme 
Divine Personality; saḥ—they; 
sarva-vit—those with complete 
knowledge; 
bhajati—worship; mām—Me; 
sarva-bhāvena—with one’s whole 
being; 
bhārata—Arjun, the son of Bharat



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 19

Those who know Me without doubt as the Supreme 
Divine Personality truly have complete knowledge. O 

Arjun, they worship Me with their whole being.

சந்வதகமில்லாமல் என்மன பரம ததய்வகீ 
புரு னாக அறிந்தவர்கள் முழுமமயான 

அறிமவப் தபற்றவர்கள். ஓ அர்ஜுனா, அவர்கள் 
என்மன முழு மனவதாடு வணங்குகிறார்கள்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 19

Tamil English Sanskrit

வயா 
மாவமவமஸம்மூவடா4  *

yo mām evam 
asammūḍho *

यो मामेवमिम्प्मूढो *
ஜானாதி1 Jānāti िानानत

பு1ருவ ாத்1த1மம் | Puruṣhottamam | पुरुषोिमम ्|
ஸ ஸர்வவித்3ப4ஜதி1மாம் 

*

sa sarva-vid bhajati māṁ 
*

ि िववववद्भिनत मां *
ஸர்வபா4வவன sarva-bhāvena िववभावेन

பா4ரத1 || Bhārata || भारत ||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 20

iti guhyatamaṁ śhāstram idam uktaṁ 
mayānagha |

etad buddhvā buddhimān syāt kṛita-kṛityaśh 
cha bhārata ||20||

இதி1கு3ஹ்யத1மம் ஶாஸ்த்1ரமித3முக்1த1ம் 
மயானக4 |

ஏத1த்1பு3த்3த்4வா 
பு3த்3தி4மான்ஸ்யாத்1க்1ருத1க்1ருத்1யஶ்ச1 பா4

ரத1 ||20||

इनत गुह्यतमं शास्रसम्मुक्तं मयानघ |
एतद्बुद्र्धवा बुद्र्धमानस्यात्कृतकृत्यश्च भारत || 20||



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 20

இதி--—இமவ; 
குஹ்ய--தமம்—--மிக ரகசிய; 
ஶாஸ்திரம்---—வவத நூல்கள்; 
இதம்--—இது; 
உக்தம்--—வபசப்பட்டது; 
மயா—--என்னால்; 
அனக--பாவமில்லாத அர்ஜுனன்; 
ஏதத்—--இது; புத்வா--—புரிந்து; 
புத்தி-மான்--—ைானமமடந்த; 
ஸ்யாத்--—ஒருவர் ஆகிறார்; 
கிருத-க்ருத்ய:---- ிமறவவற்ற 
வவண்டிய அமனத்மதயும் 
 ிமறவவற்றுபவர்; 
ச--—மற்றும்; 
பாரத-----பரத்தின் மகன் அர்ஜுனன்

iti—these; 
guhya-tamam—most secret; 
śhāstram—Vedic scriptures; 
idam—this; uktam—spoken; 
mayā—by Me; anagha—Arjun, the 
sinless one; etat—this; 
buddhvā—understanding; 
buddhi-mān—enlightened; 
syāt—one becomes; 
kṛita-kṛityaḥ—who fulfills all that is 
to be accomplished; 
cha—and; bhārata—Arjun, the son 
of Bharat



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 20

I have shared this most secret principle of the Vedic 
scriptures with you, O sinless Arjun. By understanding 

this, a person becomes enlightened, and fulfills all that is 
to be accomplished.

பாவமில்லாத அர்ஜுனவன, வவத ஶாஸ்திரங்கைின் 
இந்த மிக ரகசியக் தகாள்மகமய உன்னுடன்

பகிர்ந்து தகாண்வடன். இமதப் புரிந்துதகாள்வதன் 
மூலம், ஒரு  பர் ைானமமடந்து, சாதிக்க

வவண்டிய அமனத்மதயும்  ிமறவவற்றுகிறார்.



Chapter 15 - Puruṣhottam Yog, Verse 20

Tamil English Sanskrit
இதி1கு3ஹ்யத1மம் iti guhyatamaṁ इनत गहु्यतमं

ஶாஸ்த்1ரம் * இத3முக்1த1ம் Śhāstram * idam uktaṁ शास्रसम्मुक्तं
மயானக4 | Mayānagha | मयानघ |

ஏத1த்1பு3த்3த்4வா etad buddhvā एतद्बुद्र्धवा
பு3த்3தி4மான் * 

ஸ்யாத்1க்1ருத1க்1ருத்1யஶ்ச1
buddhimān * syāt kṛita-

kṛityaśh cha
बुद्र्धमानस्यात्कृतकृत्यश्च

பா4ரத1 || Bhārata || भारत ||



Hare Krishna Hare Krishna
Krishna Krishna Hare Hare

Hare Rama Hare Rama
Rama Rama Hare Hare


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27
	Slide 28
	Slide 29
	Slide 30
	Slide 31
	Slide 32
	Slide 33
	Slide 34
	Slide 35
	Slide 36
	Slide 37
	Slide 38
	Slide 39
	Slide 40
	Slide 41
	Slide 42
	Slide 43
	Slide 44
	Slide 45
	Slide 46
	Slide 47
	Slide 48
	Slide 49
	Slide 50
	Slide 51
	Slide 52
	Slide 53
	Slide 54
	Slide 55
	Slide 56
	Slide 57
	Slide 58
	Slide 59
	Slide 60
	Slide 61
	Slide 62
	Slide 63
	Slide 64
	Slide 65
	Slide 66
	Slide 67
	Slide 68
	Slide 69
	Slide 70
	Slide 71
	Slide 72
	Slide 73
	Slide 74
	Slide 75
	Slide 76
	Slide 77
	Slide 78
	Slide 79
	Slide 80
	Slide 81

