
Bhagavat Gita

Chapter 18

Mokṣha Sanyās 
Yog

Slokas 1 to 78



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 1

arjuna uvācha
sannyāsasya mahā-bāho tattvam ichchhāmi veditum |

tyāgasya cha hṛiṣhīkeśha pṛithak keśhi-niṣhūdana ||1||

அர்ஜுன உவாச1 |
ஸந்யாஸஸ்ய மஹாபா3ஹஹா த1த்1த்1வமிச்1சா2மி

ஹவதி3து1ம் |
த்1யாக3ஸ்ய ச1ஹ்ருஷீஹக1ஶ ப்1ருத2க்1ஹக1ஶினிஷூத3ந|| 1 

||

अर्जनु उवाच |
सन्नन्नयासस्य महाबाहो तत्त्वममच्छामम वेदितजम ्|
त्यागस्य च हृषीकेश पथृक्केमशननषूिन || 1||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 1

arjunaḥ uvācha—Arjun said; 
sanyāsasya—of renunciation of actions; 
mahā-bāho—mighty-armed one; 
tattvam—the truth; 
ichchhāmi—I wish; 
veditum—to understand; 
tyāgasya—of renunciation of desires for 
enjoying the fruits of actions; 
cha—and; hṛiṣhīkeśha—Krishna, the Lord 
of the senses; 
pṛithak—difference; 
keśhī-niṣhūdana—Krishna, the killer of the 
Keshi demon

அர்ஜுனஹ உவாச--—அர்ஜுன் கூறினார்; 
ஸந்யாஸஸ்ய—--சசயல்களைத் துறப்பது; 
மஹா-பாஹஹா---வலிளமயான ளககளை
உளையவர்; 
தத்வம்--—உண்ளமளய; 
இச்சாமி—--நான் விரும்புகிஹறன்; 
ஹவதிதும்--—புரிந்து சகாள்ை; 
தியாகஸ்ய--—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்கான ஆளசகளைத் 
துறப்பது; ச--—மற்றும்;
ஹ்ரிஷிஹகஶ—--கிருஷ்ணன், 
புலன்கைின் ஏகாதிபதி; 
ப்ரிதக்--—ஹவறுபாட்ளை; 
ஹகஶி-நிஷூதந—--கிருஷ்ணன், ஹகஶி
என்ற அரக்களனக் சகான்றவர்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 1

Arjun said: O mighty-armed Krishna, I wish to understand the nature 
of sanyās (renunciation of actions) and tyāg (renunciation of desire for 
the fruits of actions). O Hrishikesh, I also wish to know the distinction 

between the two, O Keshinisudan.

அர்ஜுன் கூறினார்: ஓ வலிளமமிக்க கிருஷ்ணா, ஸன்யாஸம் 
(சசயல்களைத் துறப்பது) மற்றும் தியாகம் (சசயல்கைின் 
பலன்களுக்கான ஆளசளயத் துறப்பது) ஆகியவற்றின்

தன்ளமளயப் புரிந்து சகாள்ை விரும்புகிஹறன். ஓ
ஹ்ருஷிஹகஶா, இரண்டிற்கும் இளைஹய உள்ை 

ஹவறுபாட்ளையும் அறிய விரும்புகிஹறன், ஓ ஹகஶினிஷூதன!



Tamil English Sanskrit
அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अर्जनु उवाच |
ஸந்யாஸஸ்ய sannyāsasya सन्नन्नयासस्य
மஹாபா3ஹஹா * mahā-bāho * महाबाहो *
த1த்1த்1வமிச்1சா2மி tattvam ichchhāmi तत्त्वममच्छामम

ஹவதி3து1ம் | Veditum | वेदितजम ्|
த்1யாக3ஸ்ய ச1 tyāgasya cha त्यागस्य च
ஹ்ருஷீஹக1ஶ * hṛiṣhīkeśha * हृषीकेश *

ப்1ருத2க்1ஹக1ஶினிஷூத3ந
||

pṛithak keśhi-
niṣhūdana ||

पथृक्केमशननषूिन ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 1



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 2

śhrī-bhagavān uvācha
kāmyānāṁ karmaṇāṁ nyāsaṁ sannyāsaṁ kavayo viduḥ |

sarva-karma-phala-tyāgaṁ prāhus tyāgaṁ vichakṣhaṇāḥ 
||2||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
கா1ம்யானாம் க1ர்மணாம் ந்யாஸம் ஸந்ன்யாஸம் 

க1வஹயா விது3: |
ஸர்வக1ர்மப2லத்1யாக3ம் ப்1ராஹுஸ்த்1யாக3ம் 

விச1க்ஷணா ||2||

श्रीभगवानजवाच |
काम्यानाां कमणुाां न्नयासां सन्नन्नयासां कवयो वविज: |
सवकुमफुलत्यागां प्राहजस्त्यागां ववचक्षणा: || 2||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 2

śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme Divine 
Personality said; 
kāmyānām—desireful; 
karmaṇām—of actions; 
nyāsam—giving up; 
sanyāsam—renunciation of actions; 
kavayaḥ—the learned;
 viduḥ—to understand; 
sarva—all; 
karma-phala—fruits of actions; 
tyāgam—renunciation of desires for enjoying 
the fruits of actions; 
prāhuḥ—declare; 
tyāgam—renunciation of desires for enjoying 
the fruits of actions; vichakṣhaṇāḥ—the wise

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச--—ஒப்புயர்வற்ற 
சதய்வகீ ஆளுளம கூறினார்; 
காம்யானாம்---விரும்பிய; 
கர்மணாம்-—சசயல்கைின்; 
ந்யாஸம்—--துறப்பது; 
ஸந்யாஸம்---சசயல்களைத் துறப்பது; 
கவயஹ—கற்றவர்கள்; 
விதுஹு---புரிந்துசகாள்கிறார்கள்; 
ஸர்வ—அளனத்து; 
கர்ம-ஃபல---சசயல்கைின் பலன்கள்; 
தியாகம்---சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக ஆளசகளைத் 
துறத்தல்; 
ப்ராஹுஹு---அறிவிக்கிறார்கள்; 
விசக்ஷணாஹா---ஞானிகள்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 2

The Supreme Divine Personality said: Giving up of actions 
motivated by desire is what the learned understand 

as sanyās. Relinquishing the fruits of all actions is what the 
wise declare to be tyāg.

ஒப்புயர்வற்ற சதய்வகீ ஆளுளம கூறினார்: ஆளசயால்
தூண்ைப்பட்ை சசயல்களைக் ளகவிடுவஹத ஞானிகள்
ஸந்யாஸம் என்று புரிந்துசகாள்கிறார்கள். அளனத்து
சசயல்கைின் பலளனயும் துறப்பஹத தியாகம் என்று
கற்றவர்கள் அறிவிக்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit
ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī-bhagavān uvācha श्रीभगवानजवाच |

கா1ம்யானாம் kāmyānāṁ काम्यानाां
க1ர்மணாம் karmaṇāṁ कमणुाां
ந்யாஸம் * nyāsaṁ * न्नयासां *

ஸந்ன்யாஸம் sannyāsaṁ सन्नन्नयासां
க1வஹயா விது3: | kavayo viduḥ | कवयो वविज: |

ஸர்வக1ர்மப2லத்1யாக3ம் 
*

sarva-karma-phala-
tyāgaṁ *

सवकुमफुलत्यागां *
ப்1ராஹுஸ்த்1யாக3ம் prāhus tyāgaṁ प्राहजस्त्यागां

விச1க்ஷணா || vichakṣhaṇāḥ || ववचक्षणा: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 2



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 3

tyājyaṁ doṣha-vad ity eke karma prāhur manīṣhiṇaḥ |

yajña-dāna-tapaḥ-karma na tyājyam iti chāpare ||3||

த்1யாஜ்யம் ஹதா3ஷவதி3த்1ஹயஹக1 க1ர்ம 
ப்1ராஹுர்மனஷீிண:|

யஞ்ஞதா3னத1ப1:க1ர்ம ந த்1யாஜ்யமிதி1 சா1ப1ஹர ||
3 ||

त्याज्यां िोषवदित्येके कम ुप्राहजमनुीवषण: |
यज्ञिानतप:कम ुन त्याज्यममनत चापरे || 3||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 3

tyājyam—should be given up; 
doṣha-vat—as evil; 
iti—thus; 
eke—some; 
karma—actions; 
prāhuḥ—declare; 
manīṣhiṇaḥ—the learned; 
yajña—sacrifice; 
dāna—charity; tapaḥ—penance; 
karma—acts; 
na—never; tyājyam—should be 
abandoned; iti—thus; cha—and; 
apare—others

த்யாஜ்யம்--—விட்டுவிை ஹவண்டும்; 
ஹதாஷ-வத்—--தீளமயாக; 
இதி--—இவ்வாறு; 
ஏஹக—--சிலர்; 
கர்ம--—சசயல்கள்; 
ப்ராஹுஹு——கூறுகிறார்கள்; 
மனிஷிணஹ-----கற்றறிந்தவர்கள்;
யஞ்ஞம்---தியாகம்; 
தான—---அறம்; 
தபஹ---:தவம்; 
கர்மா--—சசயல்கள்;;
ந--—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
த்யாஜ்யம்—--ளகவிைப்பை ஹவண்டும்; 
இதி--—இவ்வாறு; ச--—மற்றும்;
அபஹர—--மற்றவர்கள்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 3

Some learned people declare that all kinds of actions should be 
given up as evil, while others maintain that acts of sacrifice, 

charity, and penance should never be abandoned.

சில கற்றறிந்தவர்கள் எல்லா வளகயான சசயல்களையும் 
தீளம எனக் கருதி ளகவிை ஹவண்டும் என்று 

அறிவிக்கிறார்கள், மற்றவர்கள் தியாகம், அறம் மற்றும் 
தவம் ஹபான்ற சசயல்களை ஒருஹபாதும் 
ளகவிைக்கூைாது என்று கூறுகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

த்1யாஜ்யம் tyājyaṁ त्याज्यां
ஹதா3ஷவதி3த்1ஹயஹக1 * doṣha-vad ity eke * िोषवदित्येके *

க1ர்ம karma कमु
ப்1ராஹுர்மனஷீிண:| prāhur manīṣhiṇaḥ | प्राहजमनुीवषण: |

யஞ்ஞதா3னத1ப1:க1ர்ம *
yajña-dāna-tapaḥ-

karma *
यज्ञिानतप:कम ु*

ந த்1யாஜ்யமிதி1 na tyājyam iti न त्याज्यममनत
சா1ப1ஹர || Chāpare || चापरे ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 3



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 4

niśhchayaṁ śhṛiṇu me tatra tyāge bharata-sattama |

tyāgo hi puruṣha-vyāghra tri-vidhaḥ samprakīrtitaḥ ||4||

நிஶ்ச1யம் ஶ்ருணு ஹம த1த்1ர த்1யாஹக3ப4ரத1ஸத்1த1ம |
த்1யாஹகா3ஹி பு1ஷவ்யாக்4ர த்1ரிவித4: ஸம்ப்1ரகீ1ர்தி1த1: 

||4||

ननश्चयां शृणज मे तत्र त्यागे भरतसत्तम |
त्यागो दह पजरुषव्याघ्र त्रत्रववध: सम्प्रकीनततु: || 4||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 4

niśhchayam—conclusion; 
śhṛiṇu—hear; me—my; 
tatra—there; tyāge—about renunciation 
of desires for enjoying the fruits of 
actions; 
bharata-sat-tama—best of the Bharatas; 
tyāgaḥ—renunciation of desires for 
enjoying the fruits of actions; 
hi—indeed; 
puruṣha-vyāghra—tiger amongst men; 
tri-vidhaḥ—of three kinds; 
samprakīrtitaḥ—declared

நிஶ்சயம்--—முடிளவ; 
ஶ்ருணு--—ஹகள்; 
ஹம---என்; 
தத்ர--—அங்ஹக; 
த்யாஹக—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்கான ஆளசகளைத் 
துறப்பது பற்றி; 
பரத-ஸத்-தம--—பரதர்கைில் சிறந்தவர்; 
தியாகஹ----சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக ஆளசகளைத் 
துறப்பது; 
ஹி—--உண்ளமயில்; 
புருஷ-வியாக்ர---மனிதர்கைிளைஹய
ஹவங்ளகஹய; 
த்ரி-விதஹ--—மூன்று வளகயான; 
ஸம்பிரகீர்த்திதஹ---
அறிவிக்கப்பட்டுள்ைது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 4

Now hear My conclusion on the subject of renunciation, O tiger 
amongst men, for renunciation has been declared to be of three 

kinds.

மனிதர்கைில் ஹவங்ளகஹய, துறவறம் பற்றிய எனது 
முடிளவ இப்ஹபாது ஹகள், ஏசனனில் துறவு மூன்று 

வளகயாக அறிவிக்கப்பட்டுள்ைது.



Tamil English Sanskrit
நிஶ்ச1யம் niśhchayaṁ ननश्चयां

ஶ்ருணு ஹம த1த்1ர * śhṛiṇu me tatra * शृणज मे तत्र *

த்1யாஹக3 tyāge त्यागे
ப4ரத1ஸத்1த1ம | bharata-sattama | भरतसत्तम |
த்1யாஹகா3ஹி tyāgo hi त्यागो दह
பு1ஷவ்யாக்4ர * puruṣha-vyāghra * पजरुषव्याघ्र *

த்1ரிவித4: tri-vidhaḥ त्रत्रववध:
ஸம்ப்1ரகீ1ர்தி1த1: || samprakīrtitaḥ || सम्प्रकीनततु: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 4



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 5

yajña-dāna-tapaḥ-karma na tyājyaṁ kāryam eva tat |

yajño dānaṁ tapaśh chaiva pāvanāni manīṣhiṇām ||5||

யஞ்ஞதானத3ப1:க1ர்ம ந த்1யாஜ்யம் கா1ர்யஹமவ த1த்1 |
யஞ்ஹஞா தா1னம் த1ப1ஶ்ளச1வ பா1வனாநி மனஷீிணாம் 

||5||

यज्ञिानतप:कम ुन त्याज्यां कायमेुव तत ्|
यज्ञो िानां तपश्चैव पावनानन मनीवषणाम ्|| 5||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 5

yajña—sacrifice; 
dāna—charity; tapaḥ—penance; 
karma—actions; na—never; 
tyājyam—should be abandoned; 
kāryam eva—must certainly be 
performed; tat—that; 
yajñaḥ—sacrifice; 
dānam—charity; 
tapaḥ—penance; cha—and; 
eva—indeed; 
pāvanāni—purifying; 
manīṣhiṇām—for the wise

யஞ்ஞ-—தியாகம்; 
தான—சதாண்டு; 
தபஹ---:தவம்; 
கர்ம--—சசயல்கள்; 
ந—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
த்யாஜ்யம்—ளகவிைப்பை 
ஹவண்டும்;கார்யம் ஏவ—நிச்சயமாக 
நிளறஹவற்றப்பை ஹவண்டும்;
தத்--—அது; 
யஞ்ஞஹ-—தியாகம்; 
தானம்--—அறம்; 
தபஹ----:தவம்; ச--—மற்றும்; 
ஏவ--—உண்ளமயில்; 
பாவனானி—--தூய்ளமப்படுத்துதல்; 
மனஷீிணாம்—--ஞானிகளுக்கு.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 5

Actions based upon sacrifice, charity, and penance should never 
be abandoned; they must certainly be performed. Indeed, acts of 
sacrifice, charity, and penance are purifying even for those who 

are wise.

தியாகம், தானம் மற்றும் தவம் ஆகியவற்றின் 
அடிப்பளையிலான சசயல்களை ஒருஹபாதும் 

ளகவிைக்கூைாது; அளவ நிச்சயமாக நிளறஹவற்றப்பை 
ஹவண்டும். உண்ளமயில், தியாகம், தானம் மற்றும் தவச் 

சசயல்கள் ஞானமுள்ைவர்களையும் 
தூய்ளமப்படுத்துகின்றன.



Tamil English Sanskrit

யஞ்ஞதானத3ப1:க1ர்ம *
yajña-dāna-tapaḥ-

karma *
यज्ञिानतप:कम ु*

ந த்1யாஜ்யம் na tyājyaṁ न त्याज्यां
கா1ர்யஹமவ த1த்1 | kāryam eva tat | कायमेुव तत ्|
யஞ்ஹஞா தா1னம் yajño dānaṁ यज्ञो िानां
த1ப1ஶ்ளச1வ * tapaśh chaiva * तपश्चैव *

பா1வனாநி pāvanāni पावनानन
மனஷீிணாம் || Manīṣhiṇām || मनीवषणाम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 5



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 6

etāny api tu karmāṇi saṅgaṁ tyaktvā phalāni cha |

kartavyānīti me pārtha niśhchitaṁ matam uttamam ||6||

ஏதா1ன்யபி1து1க1ர்மாணி ஸங்க3ம் த்1யக்1த்1வா 
ப2லானி ச1 |

க1ர்த1வ்யாநீ1தி1 ஹம பா1ர்த1 நிஶ்சி1த1ம் மத1முத்1த1மம் 
||6||

एतान्नयवप तज कमाुणण सङ्गां त्यक्त्वा फलानन च |
कतवु्यानीनत मे पाथ ुननश्श्चतां मतमजत्तमम ्|| 6||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 6

etāni—these; 
api tu—must certainly be; 
karmāṇi—activities; 
saṅgam—attachment; 
tyaktvā—giving up; 
phalāni—rewards; cha—and; 
kartavyāni—should be done as duty; 
iti—such; me—my; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
niśhchitam—definite; 
matam—opinion; 
uttamam—supreme

ஏதானி--—இளவ; 
அபி து--—நிச்சயமாக இருக்க 
ஹவண்டும்; 
கர்மாணி—--சசயல்பாடுகள்; 
ஸங்கம்--—பற்றுதல்; 
த்யக்த்வா—---துறந்து; 
ஃபலனி—--சவகுமதிகளை;
ச---மற்றும்; 
கர்தவ்யாநீ-—கைளமயாகச் சசய்ய 
ஹவண்டும்; 
இதி—அத்தளகய; 
ஹம----என்; 
பார்த----ப்ரிதாவின் மகன் அர்ஜுனன்; 
நிஶ்சிதம்—நிச்சயமான; 
மதம்—---கருத்து; 
உத்தமம்-—உயர்ந்த.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 6

These activities must be performed without attachment and 
expectation for rewards. This is My definite and supreme 

verdict, O Arjun.

இந்த நைவடிக்ளககள் பற்றுதல் மற்றும் சவகுமதிகளை 
எதிர்பார்க்காமல் சசய்யப்பை ஹவண்டும். இது என்னுளைய 

உறுதியான மற்றும் உயர்ந்த தீர்ப்பு, ஓ அர்ஜுனா.



Tamil English Sanskrit
ஏதா1ன்யபி1து1 etāny api tu एतान्नयवप तज
க1ர்மாணி * karmāṇi * कमाुणण *

ஸங்க3ம் saṅgaṁ सङ्गां
த்1யக்1த்1வா tyaktvā त्यक्त्वा
ப2லானி ச1 | phalāni cha | फलानन च |

க1ர்த1வ்யாநீ1தி1ஹம kartavyānīti me कतवु्यानीनत मे
பா1ர்த1 * pārtha  * पाथ ु*

நிஶ்சி1த1ம் niśhchitaṁ ननश्श्चतां
மத1முத்1த1மம் || matam uttamam || मतमजत्तमम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 6



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 7

niyatasya tu sannyāsaḥ karmaṇo nopapadyate |

mohāt tasya parityāgas tāmasaḥ parikīrtitaḥ ||7||

நியத1ஸ்ய து1ஸன்யாஸ: க1ர்மஹணா ஹனாப1ப1த்3யஹத1 |
ஹமாஹாத்1த1ஸ்ய ப1ரித்1யாக1ஸ்தா1மஸ: ப1ரிகீ1ர்தி1த1: 

||7||

ननयतस्य तज सन्नन्नयास: कमणुो नोपपद्यते |
मोहात्तस्य पररत्यागस्तामस: पररकीनततु: || 7||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 7

niyatasya—of prescribed duties; 
tu—but; 
sanyāsaḥ—renunciation; 
karmaṇaḥ—actions; 
na—never; 
upapadyate—to be performed; 
mohāt—deluded; 
tasya—of that; 
parityāgaḥ—renunciation; 
tāmasaḥ—in the mode of ignorance; 
parikīrtitaḥ—has been declared

நியதஸ்ய---—விதிக்கப்பட்ை 
கைளமகைின்; து—ஆனால்; 
ஸன்யாஸஹ-----துறப்பது; 
கர்மணஹ----சசயல்கள்; 
ந—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
உபபத்யஹத—-சசய்யப்பை ஹவண்டும்;
ஹமாஹாத்—--மாளயயில்; 
தஸ்ய--—அதன்; 
பரித்யாகஹ:--—துறப்பு;
தாமஸஹ:--—அறியாளம முளறயில்; 
பரிகீர்திதஹ----கூறப்படுகிறது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 7

Prescribed duties should never be renounced. Such deluded 
renunciation is said to be in the mode of ignorance.

விதிக்கப்பட்ை கைளமகளை ஒருஹபாதும் 
ளகவிைக்கூைாது. இத்தளகய தவறான 

நம்பிக்ளகசகாண்ை துறவுகள் அறியாளம முளறயில் 
இருப்பதாகக் கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

நியத1ஸ்ய து1 niyatasya tu ननयतस्य तज
ஸன்யாஸ: * sannyāsaḥ * सन्नन्नयास: *
க1ர்மஹணா karmaṇo कमणुो

ஹனாப1ப1த்3யஹத1 | Nopapadyate | नोपपद्यते |
ஹமாஹாத்1த1ஸ்ய mohāt tasya मोहात्तस्य

ப1ரித்1யாக1ஸ் * தா1மஸ: parityāgas * tāmasaḥ पररत्यागस्तामस:
ப1ரிகீ1ர்தி1த1: || parikīrtitaḥ || पररकीनततु: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 7



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 8

duḥkham ity eva yat karma kāya-kleśha-bhayāt tyajet |
sa kṛitvā rājasaṁ tyāgaṁ naiva tyāga-phalaṁ labhet ||8||

து3:க2மித்1ஹயவ யத்1கர்ம 
கா1யக்1ஹலஶப4யாத்1த்1யஹஜத்1 |

ஸ க்1ருத்வா ராஜஸம் த்1யாக3ம் ளநவ 
த்1யாக3ப2லம் லஹப4த்1 ||8||

िज:खममत्येव यत्कम ुकायक्लेशभयात्यरे्त ्|
स कृत्वा रार्सां त्यागां नैव त्यागफलां लभेत ्|| 8||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 8

duḥkham—troublesome; iti—as; 
eva—indeed; yat—which; 
karma—duties; kāya—bodily; 
kleśha—discomfort; 
bhayāt—out of fear; tyajet—giving up; 
saḥ—they; kṛitvā—having done; 
rājasam—in the mode of passion; 
tyāgam—renunciation of desires for 
enjoying the fruits of actions; 
na—never; eva—certainly; 
tyāga—renunciation of desires for 
enjoying the fruits of actions; 
phalam—result; labhet—attain

துஹ்கம்-—சதாந்தரவு தரும்; 
இதி—--என; ஏவ—--உண்ளமயில்; 
யத்—--எது;கர்ம—--கைளமகள்; 
காய—--உைல்; 
க்ஹலஶ--—அசசௌகரியம்; 
பயாத்---சவைியடீு; 
த்யஹஜத்—-----துறப்பது; 
ஸஹ---அவர்கள்; க்ருத்வா-—சசய்து; 
ராஜஸம்--—ஆர்வத்தின் முளறயில்; 
தியாகம்-—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்கு ஆளசகை துறப்பது; 
ந-—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
ஏவ—நிச்சயமாக; 
தியாக—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக ஆளசகளைத்-
துறப்பது; 
ஃபலம்—--விளைவு; லஹபத்---அளைய.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 8

To give up prescribed duties because they are troublesome or 
cause bodily discomfort is renunciation in the mode of passion. 

Such renunciation is never beneficial or elevating.

பரிந்துளரக்கப்பட்ை கைளமகள் சதாந்தரவாக இருப்பதால் 
அல்லது உைல் அசசௌகரியத்ளத ஏற்படுத்துவதால் 
அவற்ளறக் ளகவிடுவது ஆர்வத்தின் முளறயில் 

முளறயில் துறப்பதாகும். அத்தளகய துறப்பு ஒருஹபாதும் 
நன்ளம பயக்குவதாக அல்லது உயர்த்துவதாகாது.



Tamil English Sanskrit
து3:க2மித்1ஹயவ duḥkham ity eva िज:खममत्येव

யத்1கர்ம * yat karma * यत्कम ु*
கா1யக்1ஹலஶப4யாத்1த்1ய

ஹஜத்1 | kāya-kleśha-bhayāt tyajet | कायक्लेशभयात्यरे्त ्|
ஸ க்1ருத்வா sa kṛitvā स कृत्वा
ராஜஸம் rājasaṁ रार्सां
த்1யாக3ம் * tyāgaṁ * त्यागां *

ளநவ naiva नैव
த்1யாக3ப2லம் tyāga-phalaṁ त्यागफलां
லஹப4த்1 || Labhet || लभेत ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 8



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 9

kāryam ity eva yat karma niyataṁ kriyate ‘rjuna |

saṅgaṁ tyaktvā phalaṁ chaiva sa tyāgaḥ sāttviko mataḥ 
||9||

கா1ர்யமித்1ஹயவ யத்1க1ர்ம நியத1ம் க்1ரியஹத1ர்ஜுன |
ஸங்க3ம் த்1யக்1த்1வா ப2லம் ளச1வ ஸ த்1யாக3: 

ஸாத்1த்1விஹகா1 மத1: ||

कायमुमत्येव यत्कम ुननयतां क्रियतेऽर्जनु |
सङ्गां त्यक्त्वा फलां चैव स त्याग: साश्त्त्वको मत: || 9||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 9

kāryam—as a duty; iti—as; 
eva—indeed; yat—which; karma 
niyatam—obligatory actions; 
kriyate—are performed; 
arjuna—Arjun; saṅgam—attachment; 
tyaktvā—relinquishing; 
phalam—reward; cha—and; 
eva—certainly; saḥ—such;
tyāgaḥ—renunciation of desires for 
enjoying the fruits of actions; 
sāttvikaḥ—in the mode of goodness; 
mataḥ—considered

கார்யம்—--கைளமயாக; 
இதி---—என; ஏவ--—உண்ளமயில்; 
யத்—--எது; கர்ம நியதம்--—கட்ைாயமான 
சசயல்கள்; 
க்ரியஹத—--சசய்யப்படும்; 
அர்ஜுன—-அர்ஜுனன்; 
ஸங்கம்--—பற்றுதல்; 
த்யக்த்வா—--துறப்பது; 
ஃபலம்—--சவகுமதி; 
ச—--மற்றும்; ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ஸஹ--—அத்தளகய; 
தியாகஹ--—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக 
ஆளசகளைத்துறப்பது; 
ஸாத்விகஹ--—-நன்ளமயின் 
முளறயில்; 
மதஹ——கருதப்படுகிறது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 9

When actions are undertaken in response to duty, and one 
relinquishes attachment to any reward, O Arjun, it is considered 

renunciation in the nature of goodness.

ஓ அர்ஜுனா, கைளமயின் பிரதிபலிப்பாக, எந்த ஒரு 
சவகுமதியின் மீதுள்ை பற்றுதளல துறந்து சசய்யப்படும் 

சசயல்கள், நன்ளமயின் இயல்பில் துறப்பதாகக்
கருதப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

கா1ர்யமித்1ஹயவ kāryam ity eva कायमुमत्येव
யத்1க1ர்ம * yat karma * यत्कम ु*

நியத1ம் niyataṁ ननयतां
க்1ரியஹத1ர்ஜுன | kriyate ‘rjuna | क्रियतेऽर्जनु |

ஸங்க3ம் த்1யக்1த்1வா saṅgaṁ tyaktvā सङ्गां त्यक्त्वा
ப2லம் ளச1வ * phalaṁ chaiva * फलां चैव *

ஸ த்1யாக3: sa tyāgaḥ स त्याग:
ஸாத்1த்1விஹகா1மத1: || sāttviko mataḥ || साश्त्त्वको मत: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 9



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 10

na dveṣhṭy akuśhalaṁ karma kuśhale nānuṣhajjate |
tyāgī sattva-samāviṣhṭo medhāvī chhinna-sanśhayaḥ 

||10||

ந த்3ஹவஷ்ட்1யகு1ஶலம் க1ர்ம கு1ஶஹல 
நானுஷஜ்ஜஹத1 |

த்1யாகீ3ஸத்1த்1வஸமாவிஷ்ஹைா1 ஹமதா4வ ீ
சி2ன்னஸன்ஶய: ||10||

न द्वेष्ट्यकज शलां कम ुकज शले नानजषज्र्ते |
त्यागी सत्त्वसमाववष्टटो मेधावी नछन्ननसांशय: || 10||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 10

na—neither; dveṣhṭi—hate; 
akuśhalam—disagreeable; 
karma—work; kuśhale—to an 
agreeable; na—nor; 
anuṣhajjate—seek; 
tyāgī—one who renounces desires for 
enjoying the fruits of actions; 
sattva—in the mode of goodness; 
samāviṣhṭaḥ—endowed with; 
medhāvī—intelligent; 
chhinna-sanśhayaḥ—those who have 
no doubts

ந--—இல்ளல; 
த்ஹவஷ்டி---—சவறுப்பது; 
அகுஶலம்—--மனத்துக்சகாவ்வாத; 
கர்ம--—ஹவளல; 
குஶஹல--—மனம் விரும்பிய 
ஒருவருக்கு; ந—இல்ளல; 
அனுஷஜ்ஜஹத--—ஹதடுவது; 
த்யாகீ--—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக ஆளசகளைத்
துறப்பவர்; 
ஸத்வ——நன்ளமயின் முளறயில்; 
ஸமாவிஷ்ைஹ—-- உளையவர்கள்;
ஹமதா வ-ீ-—புத்திசாலி; 
சின்ன-ஸன்ஶயஹ--—எந்த 
சந்ஹதகமும் இல்லாதவர்கள்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 10

Those who neither avoid disagreeable work nor seek work 
because it is agreeable are persons of true renunciation. They are 
endowed with the quality of the mode of goodness and have no 

doubts (about the nature of work).

மனத்துக்சகாவ்வாத ஹவளலளயத் தவிர்க்கஹவா அல்லது 
மனம் விரும்பிய ஹவளலளய ஹதைஹவா 

விரும்பாதவர்கள் உண்ளமயாகத் துறந்தவர்கள். அவர்கள் 
நற்குணத்தின் தரத்ளத உளையவர்கள் மற்றும்,
அவர்களுக்கு ஹவளலயின் தன்ளம பற்றி எந்த 

சந்ஹதகமும் இல்ளல.



Tamil English Sanskrit

ந த்3ஹவஷ்ட்1யகு1ஶலம் na dveṣhṭy akuśhalaṁ न द्वेष्ट्यकज शलां कमु
க1ர்ம * karma  *

கு1ஶஹல kuśhale कज शले
நானுஷஜ்ஜஹத1 | Nānuṣhajjate | नानजषज्र्ते |

த்1யாகீ3 tyāgī त्यागी
ஸத்1த்1வஸமாவிஷ்

ஹைா1 * sattva-samāviṣhṭo * सत्त्वसमाववष्टटो *
ஹமதா4வ ீ medhāvī मेधावी

சி2ன்னஸன்ஶய: || chhinna-sanśhayaḥ || नछन्ननसांशय: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 10



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 11

na hi deha-bhṛitā śhakyaṁ tyaktuṁ karmāṇy aśheṣhataḥ |
yas tu karma-phala-tyāgī sa tyāgīty abhidhīyate ||11||

ந ஹி ஹத3ஹப்4ருதா1ஶக்1யம் த்1யக்1து1ம் 
க1ர்மாண்யஹஶஷத1: |

யஸ்து1க1ர்மப2லத்யாகீ3ஸ த்1யாகீ3த்1யபி4தீ4யஹத1 ||11||

न दह िेहभतृा शक्यां त्यक्तजां कमाुण्यशेषत: |
यस्तज कमफुलत्यागी स त्यागीत्यमभधीयते || 11||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 11

na—not; hi—indeed; 
deha-bhṛitā—for the embodied being; 
śhakyam—possible; 
tyaktum—to give up; 
karmāṇi—activities; 
aśheṣhataḥ—entirely; 
yaḥ—who; tu—but; 
karma-phala—fruits of actions; 
tyāgī—one who renounces all desires for 
enjoying the fruits of actions; 
saḥ—they; 
tyāgī—one who renounces all desires for 
enjoying the fruits of actions; 
iti—as; abhidhīyate—are said

ந--—இல்ளல; ஹி--—உண்ளமயில்; 
ஹதஹ-ப்ருதா--—உைலுறந்த 
உயிரினத்திற்கு; 
ஶக்யம்---சாத்தியம்; 
த்யக்தும்--—ளகவிடுவது; 
கர்மாணி--—சசயல்பாடுகள்; 
அஹஶஷதஹ---முற்றிலுமாக; 
யஹ----யார்; து—--ஆனால்; 
கர்ம-ஃபல—சசயல்கைின் பலன்கள்; 
தியாகி--—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்காக எல்லா 
ஆளசகளையும் துறப்பவர்; 
ஸஹ---—அவர்கள்; 
தியாக-—சசயல்கைின் பலளன 
அனுபவிப்பதற்கான எல்லா 
ஆளசகளையும் துறப்பவர்; 
இதி--—என; அபிதீயஹத----என்று 
கூறப்படுகிறது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 11

For the embodied being, it is impossible to give up activities 
entirely. But those who relinquish the fruits of their actions are 

said to be truly renounced.

உைல் உற்ற உயிரினத்திற்கு சசயல்களை முற்றிலுமாக 
ளகவிடுவது சாத்தியமில்ளல. ஆனால், தங்கள்

சசயல்கைின் பலளனத் துறப்பவர்கள் உண்ளமயிஹலஹய 
துறந்தவர்கள் என்று கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
ந ஹி ஹத3ஹப்4ருதா1 na hi deha-bhṛitā न दह िेहभतृा

ஶக்1யம் * śhakyaṁ * शक्यां *
த்1யக்1து1ம் tyaktuṁ त्यक्तजां

க1ர்மாண்யஹஶஷத1: | karmāṇy aśheṣhataḥ | कमाुण्यशषेत: |
யஸ்து1 yas tu यस्तज

க1ர்மப2லத்யாகீ3 * karma-phala-tyāgī * कमफुलत्यागी *
ஸ 

த்1யாகீ3த்1யபி4தீ4யஹத1 ||
sa tyāgīty abhidhīyate 

||
स त्यागीत्यमभधीयते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 11



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 12

aniṣhṭam iṣhṭaṁ miśhraṁ cha tri-vidhaṁ karmaṇaḥ 
phalam |

bhavaty atyāgināṁ pretya na tu sannyāsināṁ kvachit 
||12||

அனிஷ்ை1மிஷ்ை1ம் மிஶ்ரம் ச1த்1ரிவித4ம் க1ர்மண: 
ப2லம் |

ப4வத்1யத்1யாகி3னாம் ப்1ஹரத்1ய ந 
து1ஸன்யாஸினாம் க்1வசி1த்1 ||12||

अननष्टटममष्टटां ममश्रां च त्रत्रववधां कमणु: फलम ्|
भवत्यत्यागगनाां पे्रत्य न तज सन्नन्नयामसनाां क्वगचत ्|| 12||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 12

aniṣhṭam—unpleasant; 
iṣhṭam—pleasant; 
miśhram—mixed; cha—and; 
tri-vidham—three-fold; 
karmaṇaḥ phalam—fruits of actions; 
bhavati—accrue; 
atyāginām—to those who are attached to 
personal reward; 
pretya—after death; na—not; 
tu—but; 
sanyāsinām—for the renouncers of 
actions; 
kvachit—ever

அனிஷ்ைம்—--விரும்பத்தகாதது; 
இஷ்ைம்--—விரும்பத்தக்க; 
மிஶ்ரம்—--கலந்த; 
ச—--மற்றும்; 
த்ரி-விதம்--—மூன்று வளகயான;
கர்மணஹ 
ஃபலம்--—சசயல்கைின் பலன்கள்; 
பவதி—--உள்ைன; 
அத்யாகினாம்--—தனிப்பட்ை 
சவகுமதியில் 
இளணந்திருப்பவர்களுக்குச் ; 
ப்ஹரத்ய---—இறந்த பிறகு; 
ந--—இல்ளல; 
து—--ஆனால்; 
ஸன்யாஸினாம்----சசயல்களைத்
துறப்பவர்களுக்காக; 
க்வசித்--—எப்ஹபாதும்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 12

The three-fold fruits of actions—pleasant, unpleasant, and 
mixed—accrue even after death to those who are attached to 

personal reward. But, for those who renounce the fruits of their 
actions, there are no such results in the here or hereafter.

சசயலின் மூன்று வளகயான பலன்கள்--இனிளமயானது, 
விரும்பத்தகாதது மற்றும் கலப்பு-மரணத்திற்குப் பிறகும் 
தனிப்பட்ை சவகுமதியில் இளணந்திருப்பவர்களுக்குச் 
ஹசர்கிறது. ஆனால், தங்கள் சசயல்கைின் பலளனத் 
துறப்பவர்களுக்கு, இம்ளமயிலும் மறுளமயிலும் 

அத்தளகய பலன்கள் இல்ளல.



Tamil English Sanskrit
அனிஷ்ை1மிஷ்ை1ம் aniṣhṭam iṣhṭaṁ अननष्टटममष्टटां

மிஶ்ரம் ச1 * miśhraṁ cha * ममश्रां च *

த்1ரிவித4ம் tri-vidhaṁ त्रत्रववधां
க1ர்மண: ப2லம் | karmaṇaḥ phalam | कमणु: फलम ्|

ப4வத்1யத்1யாகி3னாம் bhavaty atyāgināṁ भवत्यत्यागगनाां
ப்1ஹரத்1ய * pretya * पे्रत्य *

ந து1ஸன்யாஸினாம் na tu sannyāsināṁ न तज सन्नन्नयामसनाां
க்1வசி1த்1 || Kvachit || क्वगचत ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 12



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 13

pañchaitāni mahā-bāho kāraṇāni nibodha me |

sānkhye kṛitānte proktāni siddhaye sarva-karmaṇām 
||13||

ப1ஞ்ளச1தா1நி மஹாபா3ஹஹா கா1ரணானி 
நி1ஹபாத4ஹம |

ஸாங்க்2ஹய க்1ருதா1ன்ஹத1 ப்1ஹராக்1தா1னி ஸித்3த4ஹய 
ஸர்வக1ர்மணாம் ||13||

पञ्चैतानन महाबाहो कारणानन ननबोध मे |
साङ् ख्ये कृतान्नते प्रोक्तानन मसद्धये सवकुमणुाम ्|| 13||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 13

pañcha—five; 
etāni—these; 
mahā-bāho—mighty-armed one; 
kāraṇāni—causes; 
nibodha—listen; 
me—from me; 
sānkhye—of Sānkhya; 
kṛita-ante—stop reactions of karmas; 
proktāni—explains; 
siddhaye—for the accomplishment; 
sarva—all; 
karmaṇām—of karmas

பஞ்ச--—ஐந்து; ஏதானி--—இளவ; 
மஹா—பாஹஹா---—வலிளமயான 
ளககளைக்சகாண்ைவர்; 
காரணானி--—காரணங்கள்; 
நிஹபாத--—ஹகள்; 
ஹம--—என்னிைமிருந்து; 
ஸாங்க்ஹய---ஸாங்க்யாவின்; 
கிருத--அந்ஹத—-கர்மங்கைின் 
விளனகளை நிறுத்துவது; 
ப்ஹராக்தானி--—விைக்குகிறது;
ஸித்தஹய—--நிளறஹவற்றுவதற்கு; 
ஸர்வ--—அளனத்து; 
கர்மணாம்--—சசயல்ககைின்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 13

O Arjun, now learn from Me about the five factors that have been 
mentioned for the accomplishment of all actions in the doctrine 
of Sānkhya, which explains how to stop the reactions of karmas.

ஓ அர்ஜுனா, சசயல்ககைின் விளனகளை எவ்வாறு 
நிறுத்துவது என்பளத விைக்கும் ஸாங்கியக்
ஹகாட்பாட்டில் அளனத்து சசயல்களையும் 

நிளறஹவற்றுவதற்கு ஐந்து காரணிகளைப் பற்றி 
என்னிைமிருந்து கற்றுக்சகாள்.



Tamil English Sanskrit
ப1ஞ்ளச1தா1நி pañchaitāni पञ्चैतानन

மஹாபா3ஹஹா * mahā-bāho * महाबाहो *
கா1ரணானி kāraṇāni कारणानन

நி1ஹபாத4ஹம | nibodha me | ननबोध मे |
ஸாங்க்2ஹய க்1ருதா1ன்ஹத1 sānkhye kṛitānte साङ् ख्ये कृतान्नते

ப்1ஹராக்1தா1னி * Proktāni * प्रोक्तानन *

ஸித்3த4ஹய siddhaye मसद्धये
ஸர்வக1ர்மணாம் || sarva-karmaṇām || सवकुमणुाम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 13



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 14

adhiṣhṭhānaṁ tathā kartā karaṇaṁ cha pṛithag-vidham |

vividhāśh cha pṛithak cheṣhṭā daivaṁ chaivātra 
pañchamam ||14||

அதி4ஷ்ைா2னம் த1தா2 க1ர்தா1க1ரணம் 
ச1 ப்1ருத2க்3வித4ம் |

விவிதா4ஶ்ச1 ப்1ருத2க்1ஹச1ஷ்ைா1 ளத3வம் ளச1வாத்1ர 
ப1ஞ்ச1மம் ||14||

अगधष्टठानां तथा कताु करणां च पथृश्ववधम ्|
ववववधाश्च पथृक्चेष्टटा िैवां चैवात्र पञ्चमम ्|| 14||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 14

adhiṣhṭhānam—the body; 
tathā—also; 
kartā—the doer (soul); 
karaṇam—senses; 
cha—and; 
pṛithak-vidham—various kinds; 
vividhāḥ—many; cha—and; 
pṛithak—distinct; 
cheṣhṭāḥ—efforts; 
daivam—Divine Providence; 
cha eva atra—these certainly are (causes); 
pañchamam—the fifth

அதிஷ்ைானம்---—உைல்; 
ததா--—ஹமலும்; 
கர்த்தா—--சசய்பவர்(ஆன்மா);
கரணம்--—புலன்கள்; 
ச--—மற்றும்; 
ப்ரிதக்-விதம்—---பல்ஹவறு வளககள்; 
விவிதாஹா—--பல; 
ச—--மற்றும்; 
ப்ரிதக்--—தனித்துவமான; 
ஹசஷ்ைாஹா--—முயற்சிகள்; 
ளதய்வம்—--சதய்வகீ பாதுகாப்பு; 
ச ஏவ அத்ர--—நிச்சயமாக இளவஹய
(காரணங்கள்); 
பஞ்சமம்----ஐந்து.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 14

The body, the doer (soul), the various senses, the many 
kinds of efforts, and Divine Providence—these are the five 

factors of action.

உைல், சசய்பவர் (ஆன்மா), பல்ஹவறு புலன்கள், பல 
வளகயான முயற்சிகள், மற்றும் சதய்வகீ அருள் 

இளவஹய சசயலின் ஐந்து காரணிகள்.



Tamil English Sanskrit
அதி4ஷ்ைா2னம் adhiṣhṭhānaṁ अगधष्टठानां
த1தா2க1ர்தா1 * tathā kartā  * तथा कताु *
க1ரணம் ச1 karaṇaṁ cha करणां च

ப்1ருத2க்3வித4ம் | pṛithag-vidham | पथृश्ववधम ्|
விவிதா4ஶ்ச1 vividhāśh cha ववववधाश्च

ப்1ருத2க்1ஹச1ஷ்ைா1 * pṛithak cheṣhṭā * पथृक्चेष्टटा *
ளத3வம் daivaṁ िैवां

ளச1வாத்1ர chaivātra चैवात्र
ப1ஞ்ச1மம் || Pañchamam || पञ्चमम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 14



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 15,16

śharīra-vāṅ-manobhir yat karma prārabhate naraḥ |
nyāyyaṁ vā viparītaṁ vā pañchaite tasya hetavaḥ||15||

tatraivaṁ sati kartāram ātmānaṁ kevalaṁ tu yaḥ|

paśhyaty akṛita-buddhitvān na sa paśhyati durmatiḥ||16||

ஶரீரவாங்மஹனாபி4ர்யத்1க1ர்ம ப்1ராரப4ஹத1நர: |
ந்யாய்யம் வா விப1ரீத1ம் வா ப1ஞ்ளச1ஹத1த1ஸ்ய 

ஹஹத1வ: ||15||
த1த்1ளரவம் ஸதி1க1ர்தா1ரமாத்1மானம் ஹக1வலம் து1ய: |

ப1ஶ்யத்1யக்1ருத1பு3த்1தி4த்1வான்ன ஸ ப1ஶ்யதி1து1ர்மதி1: ||16||

शरीरवाङ्मनोमभयतु्कम ुप्रारभते नर: |
न्नयाय्यां वा ववपरीतां वा पञ्चैते तस्य हेतव: || 15||

तत्रवैां सनत कताुरमात्मानां केवलां तज य: |
पश्यत्यकृतबजद्गधत्वान्नन स पश्यनत िजमनुत: || 16||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 15

śharīra-vāk-manobhiḥ—with body, 
speech, or mind; 
yat—which; 
karma—action; 
prārabhate—performs; 
naraḥ—a person; 
nyāyyam—proper; 
vā—or; 
viparītam—improper; 
vā—or; 
pañcha—five; ete—these; 
tasya—their; 
hetavaḥ—factors;

ஶரீர--வாக்-மஹனாபிஹி--—உைல், ஹபச்சு 
அல்லது மனதுைன்; 
யத்--—எது; கர்ம--—சசயல்; 
ப்ராரபஹத--— சசய்தாலும்; 
நரஹ--—ஒரு நபர்; 
ந்யாயம்--—சரியான; 
வா—--அல்லது; 
விபரீதம்--—முளறயற்ற; 
வா--—அல்லது; 
பஞ்ச--—ஐந்து; 
ஏஹத--—இளவ; 
தஸ்ய--—அவர்கைின்; 
ஹஹதவஹ--—காரணிகள்;



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 16

tatra—there; 
evam sati—in spite of this; 
kartāram—the doer; 
ātmānam—the soul; 
kevalam—only; 
tu—but; yaḥ—who; 
paśhyati—see; 
akṛita-buddhitvāt—with impure intellect; 
na—not; saḥ—they; 
paśhyati—see;
 durmatiḥ—foolish

தத்ர--—அங்ஹக;ஏவம் ஸதி--—இருந்தாலும்; 
கர்த்தாரம்--—சசய்பவர்; 
ஆத்மானம்—--ஆன்மா; 
ஹகவலம்--—மட்டும்; 
து--—ஆனால்; 
யஹ--—யார்; 
பஶ்யதி—--பார்க்க; 
அக்ரித-புத்தித்வாத்----தூய்ளமயற்ற 
புத்தியுைன்; ந--—இல்ளல; 
ஸஹ----அவர்கள்; 
பஶ்யதி--—பார்க்க; 
துர்மதிஹி----முட்ைாள்தனமான.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 15 & 16

These five are the contributory factors for whatever action is 
performed, whether proper or improper, with body, speech, or 
mind. Those who do not understand this regard the soul as the 

only doer. With their impure intellects they cannot see things as 
they are.

உைல், ஹபச்சு அல்லது மனது மூலம் , சரியான அல்லது 
முளறயற்ற எந்தச் சசயளலச் சசய்தாலும் இந்த ஐந்தும் 

பங்கைிக்கும் காரணிகைாகும். இளதப் புரிந்து
சகாள்ைாதவர்கள் ஆன்மாளவ மட்டுஹம சசய்பவராகக் 
கருதுகின்றனர். அவர்கைின் தூய்ளமயற்ற புத்தியால், 

அவர்கைால் விஷயங்களைப் புரிந்து சகாள்ை 
முடிவதில்ளல.



Tamil English Sanskrit

ஶரீரவாங்மஹனாபி4ர்யத்1 

* க1ர்ம
śharīra-vāṅ-manobhir 

yat * karma
शरीरवाङ्मनोमभयतु्कमु

ப்1ராரப4ஹத1 Prārabhate प्रारभते
நர: | naraḥ | नर: |

ந்யாய்யம் வா nyāyyaṁ vā न्नयाय्यां वा
விப1ரீத1ம் வா * viparītaṁ vā * ववपरीतां वा *
ப1ஞ்ளச1ஹத1 pañchaite पञ्चैते

த1ஸ்ய ஹஹத1வ: || tasya hetavaḥ || तस्य हेतव: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 15



Tamil English Sanskrit
த1த்1ளரவம் tatraivaṁ तत्रवैां

ஸதி1க1ர்தா1ரம் * 
ஆத்1மானம்

sati kartāram * 
ātmānaṁ

सनत कताुरमात्मानां
ஹக1வலம் து1ய: | kevalaṁ tu yaḥ | केवलां तज य: |

ப1ஶ்யத்1யக்1ருத1பு3த்1தி4த்
1வான் * ன

paśhyaty akṛita-
buddhitvān * na

पश्यत्यकृतबजद्गधत्वान्नन
ஸ ப1ஶ்யதி1 sa paśhyati स पश्यनत
து1ர்மதி1: || durmatiḥ || िजमनुत: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 16



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 17

yasya nāhankṛito bhāvo buddhir yasya na lipyate |

hatvā ‘pi sa imāñl lokān na hanti na nibadhyate ||17||

யஸ்ய நாஹங்க்1ருஹதா1 பா4ஹவா பு3த்3தி4ர்யஸ்ய ந 
லிப்1யஹத1 |

ஹத்1வாபி1 ஸ இமாம்ஹலாகா1ன் ந ஹந்தி1 ந 
நிப1த்1யஹத1 ||17||

यस्य नाहङ् कृतो भावो बजद्गधयसु्य न मलप्यते |
हत्वाऽवप स इमााँल्लोकान्नन हश्न्नत न ननबध्यते || 17||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 17

yasya—whose; 
na ahankṛitaḥ—free from the ego of being 
the doer; bhāvaḥ—nature; 
buddhiḥ—intellect; 
yasya—whose; 
na lipyate—unattached; 
hatvā—slay; api—even; 
saḥ—they; imān—this; 
lokān—living beings; 
na—neither; 
hanti—kill; na—nor; 
nibadhyate—get bound

யஸ்ய--—யாருளைய; 
ந அஹங்க்ரிதஹ----சசய்பவன் என்ற 
அகங்காரத்திலிருந்து விடுபட்ைவர்; 
பாவஹ---—இயற்ளக; 
புத்திஹி----புத்தி; 
யஸ்ய—--யாருளைய; 
ந லிப்யஹத—--பற்றுதலில்லாத; 
ஹத்வா—--சகான்றாலும்; 
அபி—--கூை; ஸஹ---அவர்கள்; 
இமான்—--இந்த; 
ஹலாகான்--—உயிரினங்களை; 
ந---—இல்ளல; 
ஹந்தி—--சகால்வஹதா; 
ந--—இல்ளல; 
நிபத்யஹத--—கட்டுப்படுத்தப்படுவது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 17

Those who are free from the ego of being the doer, and whose 
intellect is unattached, though they may slay living beings, they 

neither kill nor are they bound by actions.

சசய்பவன் என்ற அகங்காரத்திலிருந்து விடுபட்ைவர்களும், 
பற்றுதலில்லாத புத்திளய உளையவர்களும், உயிர்களைக் 

சகான்றாலும், அவர்கள் சகால்வஹதா அல்லது 
சசயல்கைால் கட்டுப்படுத்தப்படுவஹதா இல்ளல.



Tamil English Sanskrit
யஸ்ய yasya यस्य

நாஹங்க்1ருஹதா1 nāhankṛito नाहङ् कृतो
பா4ஹவா * Bhāvo * भावो *

பு3த்3தி4ர்யஸ்ய buddhir  yasya बजद्गधयसु्य
ந லிப்1யஹத1 | na lipyate | न मलप्यते |
ஹத்1வாபி1ஸ hatvā ‘pi sa हत्वाऽवप स

இமாம்ஹலாகா1ன் * imāñl lokān * इमााँल्लोकान्नन *

ந ஹந்தி1 Na hanti हश्न्नत
ந நிப1த்1யஹத1 || na nibadhyate || न ननबध्यते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 17



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 18

jñānaṁ jñeyaṁ parijñātā tri-vidhā karma-chodanā |

karaṇaṁ karma karteti tri-vidhaḥ karma-saṅgrahaḥ 
||18||

ஞானம் ஹஞயம் 
ப1ரிஞ்ஞாதா1த்1ரிவிதா4 க1ர்மஹசா1த3நா |

க1ரணம் க1ர்ம க1ர்ஹத1தி1த்1ரிவித4: க1ர்மஸங்ரஹ: 
||18||

ज्ञानां ज्ञेयां पररज्ञाता त्रत्रववधा कमचुोिना |
करणां कम ुकतेनत त्रत्रववध: कमसुांग्रह: || 18||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 18

jñānam—knowledge; 
jñeyam—the object of knowledge; 
parijñātā—the knower; 
tri-vidhā—three factors; 
karma-chodanā—factors that induce 
action; 
karaṇam—the instrumens of action; 
karma—the act; 
kartā—the doer; 
iti—thus; 
tri-vidhaḥ—threefold; 
karma-saṅgrahaḥ—constituents of action

ஞானம்—--அறிவு; 
ஹஞயம்—அறிவின் சபாருள்; 
பரிஞ்ஞாதா—--அறிபவர்; 
திரி-விதா—--மூன்று காரணிகள்; 
கர்ம-ஹசாதனா--—சசயல்களைத் 
தூண்டும் காரணிகள்; 
கரணம்---—சசயலின் கருவிகள் 
கர்மா--—சசயல்; 
கர்த்தா--—சசய்பவர்; 
இதி—--இவ்வாறு; 
த்ரி-விதா ஹா--—மூன்று வளககள். 
கர்ம-சங்கரஹஹ—--சசயல்பாட்டின் 
கூறுகள்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 18

Knowledge, the object of knowledge, and the knower—these are 
the three factors that induce action. The instrument of action, the 
act itself, and the doer—these are the three constituents of action.

அறிவு, அறிவின் சபாருள் மற்றும் அறிவாைி - இளவ 
மூன்றும் சசயளலத் தூண்டும் காரணிகள். சசயலின் 
கருவி, சசயல், மற்றும் சசய்பவர் - இளவ மூன்றும் 

சசயலின் கூறுகள்.



Tamil English Sanskrit
ஞானம் jñānaṁ ज्ञानां
ஹஞயம் jñeyaṁ ज्ञेयां

ப1ரிஞ்ஞாதா1 * parijñātā  * पररज्ञाता *
த்1ரிவிதா4 tri-vidhā त्रत्रववधा

க1ர்மஹசா1த3நா | karma-chodanā | कमचुोिना |
க1ரணம் karaṇaṁ करणां

க1ர்ம க1ர்ஹத1தி1 * karma karteti * कम ुकतेनत *

த்1ரிவித4: tri-vidhaḥ त्रत्रववध:
க1ர்மஸங்ரஹ: || karma-saṅgrahaḥ || कमसुांग्रह: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 18



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 19

jñānaṁ karma cha kartā cha tridhaiva guṇa-bhedataḥ |

prochyate guṇa-saṅkhyāne yathāvach chhṛiṇu tāny api 
||19||

ஞானம் க1ர்ம ச1க1ர்தா1 ச1த்1ரிளத4வ கு3ணஹப4த3த1: |
ப்1ஹராச்1யஹத1கு3ணஸங்க்2யாஹன யதா2வச்1ச்2ருணு 

தா1ன்யபி1 ||19||

ज्ञानां कम ुच कताु च त्रत्रधैव गजणभेित: |
प्रोच्यते गजणसङ् ख्याने यथावच्छृणज तान्नयवप || 19||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 19

jñānam—knowledge; 
karma—action; cha—and; 
kartā—doer; cha—also; 
tridhā—of three kinds; 
eva—certainly; 
guṇa-bhedataḥ—distinguished according 
to the three modes of material nature; 
prochyate—are declared; 
guṇa-saṅkhyāne—Sānkhya philosophy, 
which describes the modes of material 
nature; yathā-vat—as they are; 
śhṛiṇu—listen; 
tāni—them; api—also

ஞானம்--—அறிவு; 
கர்ம--—சசயல்; 
ச—--மற்றும்; 
கர்த்தா—--சசய்பவர்;
ச--—ஹமலும்; 
திரிதா----மூன்று வளகயான; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
குண-ஹபததஹ----ஜை இயற்ளகயின் 
மூன்று முளறகைின்படி ஹவறுபடுகிற; 
ப்ஹராச்யஹத----அறிவிக்கப்படுகிறது; 
குண-ஸங்க்யாஹன-----ஸாங்கிய தத்துவம், 
இது ஜை இயற்ளகயின் முளறகளை
விவரிக்கிறது; 
யதா-வத்--—அவர்கள் ஹபால்; 
ஶ்ரிணு--—ஹகள்; 
தானி—--அளவககளை; 
அபி—--ஹமலும்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 19

Knowledge, action, and the doer are declared to be of three kinds 
in the Sānkhya philosophy, distinguished according to the three 

modes of material nature. Listen, and I will explain their 
distinctions to you.

அறிவு, சசயல் மற்றும் சசய்பவர் ஆகியளவ ஸாங்கிய 
தத்துவத்தில் மூன்று வளககைாக அறிவிக்கப்படுகின்றன, 

அளவ ஜை இயற்ளகயின் மூன்று முளறகைின்படி 
ஹவறுபடுகின்றன. அளவகைின் ஹவறுபாடுகளை நான் 

உனக்கு விைக்குகிஹறன், ஹகள்.



Tamil English Sanskrit
ஞானம் jñānaṁ ज्ञानां
க1ர்ம ச1 karma cha कम ुच 

க1ர்தா1ச1 * kartā cha * कताु च *

த்1ரிளத4வ tridhaiva त्रत्रधैव
கு3ணஹப4த3த1: | guṇa-bhedataḥ | गजणभेित: |
ப்1ஹராச்1யஹத1 prochyate प्रोच्यते

கு3ணஸங்க்2யாஹன * guṇa-saṅkhyāne * गजणसङ् ख्याने *

யதா2வச்1ச்2ருணு yathāvach chhṛiṇu यथावच्छृणज
தா1ன்யபி1 || tāny api || तान्नयवप ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 19



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 20

sarva-bhūteṣhu yenaikaṁ bhāvam avyayam īkṣhate |

avibhaktaṁ vibhakteṣhu taj jñānaṁ viddhi sāttvikam 
||20||

ஸர்வபூ4ஹத1ஷு ஹயளனக1ம் பா4வமவ்யயமீக்ஷஹத1 |
அவிப4க்1த1ம் விப4க்1ஹத1ஷு த1ஜ்ஞ்ஞானம் 

வித்3தி4ஸாத்1த்1விக1ம் ||20||

सवभुतूेषज येनैकां  भावमव्ययमीक्षते |
अववभक्तां ववभक्तेषज तज्ज्ञानां ववद्गध साश्त्त्वकम ्|| 20||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 20

sarva-bhūteṣhu—within all living 
beings; yena—by which; 
ekam—one; 
bhāvam—nature; 
avyayam—imperishable; 
īkṣhate—one sees; 
avibhaktam—undivided; 
vibhakteṣhu—in diversity; 
tat—that; 
jñānam—knowledge; 
viddhi—understand; 
sāttvikam—in the mode of goodness

ஸர்வ-பூஹதஷு---—எல்லா 
உயிர்களுக்குள்ளும்; 
ஹயன--—இதன் மூலம்; 
ஏகம்--—ஒன்று; 
பாவம்--—இயற்ளக; 
அவ்யயம்—--அழியாத; 
ஈக்ஷஹத--—ஒருவர் காண்கிறார்.;
அவிபக்தம்—--பிரிக்கப்பைாத; 
விபக்ஹதஷு---—பன்முகத்தன்ளமயில்; 
தத்—--அது;
ஞானம்—--அறிவு; 
வித்தி--—புரிந்துசகாள்; 
ஸாத்விகம்----நன்ளமயின் வழியில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 20

Understand that knowledge to be in the mode of 
goodness by which a person sees one undivided 

imperishable reality within all diverse living beings.

அறிவு நன்ளமயின் வழியில் இருக்க ஹவண்டும் 
என்பளத புரிந்து சகாள், இதன் மூலம் ஒரு நபர் 
அளனத்து பலதரப்பட்ை உயிரினங்களுக்குள்ளும் 

பிரிக்கப்பைாத அழியாத உண்ளமளயக் காண்கிறார்.



Tamil English Sanskrit
ஸர்வபூ4ஹத1ஷு sarva-bhūteṣhu सवभूुतेषज
ஹயளனக1ம் * yenaikaṁ * येनैकां  *

பா4வமவ்யயமீக்ஷஹத1 | bhāvam avyayam 
īkṣhate |

भावमव्ययमीक्षते |
அவிப4க்1த1ம் avibhaktaṁ अववभक्तां

விப4க்1ஹத1ஷு * vibhakteṣhu * ववभक्तेषज *
த1ஜ்ஞ்ஞானம் taj jñānaṁ तज्ज्ञानां

வித்3தி4 viddhi ववद्गध
ஸாத்1த்1விக1ம் || Sāttvikam || साश्त्त्वकम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 20



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 21

pṛithaktvena tu yaj jñānaṁ nānā-bhāvān pṛithag-vidhān |

vetti sarveṣhu bhūteṣhu taj jñānaṁ viddhi rājasam ||21||

ப்1ருத2க்1த்1ஹவன து1யஜ்ஞ்ஞானம் 
நானாபா4வான்ப்1ருத2க்1விதா4ன் |

ஹவத்1தி1ஸர்ஹவஷு பூ4ஹத1ஷு த1ஜ்ஞ்ஞானம் 
வித்3தி4 ராஜஸம் ||21||

पथृक्त्वेन तज यज्ज्ञानां नानाभावान्नपथृश्ववधान ् |
वेवत्त सवेषज भतेूषज तज्ज्ञानां ववद्गध रार्सम ् || 21||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 21

pṛithaktvena—unconnected; 
tu—however; 
yat—which; 
jñānam—knowledge; 
nānā-bhāvān—manifold entities; 
pṛithak-vidhān—of diversity; 
vetti—consider; 
sarveṣhu—in all; 
bhūteṣhu—living entities; 
tat—that; jñānam—knowledge; 
viddhi—know; 
rājasam—in the mode of passion

ப்ரிதக்த்ஹவன—--சதாைர்பற்ற; 
து—---எனினும்; 
யத்--—எது; 
ஞானம்--—அறிவு; 
நானா-பாவான்--—பன்மைங்கு 
உயிரினங்களை; 
ப்ரிதக்—விதான்--—
பன்முகத்தன்ளமயில்; 
ஹவத்தி--—கருத; 
ஸர்ஹவஷு--—அளனத்திலும்; 
பூஹதஷு—உயிரினங்கள்; 
தத்—அது; ஞானம்—அறிவு;
ஹவத்தி—அறிக;
ராஜஸம்--—உணர்வு முளறயில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 21

That knowledge is to be considered in the mode of passion by 
which one sees manifold living entities in diverse bodies as 

individual and unconnected.

அந்த அறிவானது, பல்ஹவறு உைல்கைில் உள்ை 
பன்மைங்கு உயிரினங்களை தனித்தனியாகவும், 

சதாைர்பற்றதாகவும் பார்க்கும் உணர்வு முளறயில் 
கருதப்பை ஹவண்டும்.



Tamil English Sanskrit
ப்1ருத2க்1த்1ஹவன து1 pṛithaktvena tu पथृक्त्वेन

யஜ்ஞ்ஞானம் * yaj jñānaṁ * तज यज्ज्ञानां *
நானாபா4வான்ப்1ருத2க்1

விதா4ன் |
nānā-bhāvān pṛithag-

vidhān |
नानाभावान्नपथृश्ववधान ्|

ஹவத்1தி1ஸர்ஹவஷு vetti sarveṣhu वेवत्त सवेषज
பூ4ஹத1ஷு * bhūteṣhu * भूतेषज *

த1ஜ்ஞ்ஞானம் taj jñānaṁ तज्ज्ञानां
வித்3தி4 ராஜஸம் || viddhi rājasam || ववद्गध रार्सम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 21



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 22

yat tu kṛitsna-vad ekasmin kārye saktam ahaitukam |

atattvārtha-vad alpaṁ cha tat tāmasam udāhṛitam ||22||

யத்1து1க்1ருத்1ஸ்னவஹத3க1ஸ்மின்கா1ர்ஹய 
ஸக்த1மளஹது1கம் |

அத1த்1த்1வார்த2வத3ல்ப1ம் ச1த1த்1தா1மஸமுதா3ஹ்ருத1ம் 
||22||

यत्तज कृत्स्नविेकश्स्मन्नकाये सक्तमहैतजकम ्|
अतत्त्वाथवुिल्पां च तत्तामसमजिाहृतम ्|| 22||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 22

yat—which; tu—but; 
kṛitsna-vat—as if it encompasses the 
whole; 
ekasmin—in single; 
kārye—action; 
saktam—engrossed; 
ahaitukam—without a reason; 
atattva-artha-vat—not based on truth; 
alpam—fragmental; 
cha—and; tat—that; 
tāmasam—in the mode of ignorance; 
udāhṛitam—is said to be

யத்—--எது; து--—ஆனால்; 
கிருத்ஸ்ன-வத்—--அது முழுவளதயும் 
உள்ைைக்கியது ஹபால; 
ஏகஸ்மின்--—ஒன்றில்; 
கார்ஹய--—சசயல்; 
ஸக்தம்—--மூழ்கி; 
அளஹதுகம்--—காரணம் இல்லாமல்; 
அதத்வ--அர்த்த-வத்—--உண்ளமளய
அடிப்பளையாகக் சகாள்ைாத; 
அல்பம்--—துகள்கள்; 
ச----மற்றும்; தத்—-அது; 
தாமஸம்--—அறியாளம முளறயில்; 
உதாஹ்ரிதம்—--என்று கூறப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 22

That knowledge is said to be in the mode of ignorance 
where one is engrossed in a fragmental concept as if it 

encompasses the whole, and which is neither grounded in 
reason nor based on the truth.

காரணம் அல்லது உண்ளமளய அடிப்பளையாகக்
சகாள்ைாத ஒரு துண்ைான கருத்தில் முழுவளதயும் 
உள்ைைக்கியது ஹபால மூழ்கி இருப்பவரின் அறிவு 
அறியாளம முளறயில் இருப்பதாக கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
யத்1து1 yat tu यत्तज

க்1ருத்1ஸ்னவஹத3க1ஸ்மி
ன் * கா1ர்ஹய

kṛitsna-vad ekasmin * 
kārye

कृत्स्नविेकश्स्मन्नकाये
ஸக்த1மளஹது1கம் | saktam ahaitukam | सक्तमहैतजकम ्|

அத1த்1த்1வார்த2வத3ல்ப1

ம் ச1 *

atattvārtha-vad alpaṁ 
cha *

अतत्त्वाथवुिल्पां च *

த1த்1தா1மஸமுதா3ஹ்ரு
த1ம் ||

tat tāmasam udāhṛitam 
||

तत्तामसमजिाहृतम ् ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 22



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 23

niyataṁ saṅga-rahitam arāga-dveṣhataḥ kṛitam |

aphala-prepsunā karma yat tat sāttvikam uchyate ||23||

நியத1ம் ஸங்க3ரஹித1மராக3த்3ஹவஷத1: க்1ருத1ம் |
அப2லப்1ஹரப்1ஸுநா க1ர்ம 

யத்1த1த்1ஸாத்1த்1விக1முச்1யஹத1 ||23||

ननयतां सङ्गरदहतमरागद्वेषत: कृतम ्|
अफलपे्रप्सजना कम ुयतत्साश्त्त्वकमजच्यते || 23||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 23

niyatam—in accordance with scriptures; 
saṅga-rahitam—free from attachment; 
arāga-dveṣhataḥ—free from attachment 
and aversion; 
kṛitam—done; 
aphala-prepsunā—without desire for 
rewards; karma—action; 
yat—which; tat—that; 
sāttvikam—in the mode of goodness; 
uchyate—is called

நியதம்-----ஹவதங்கைின்படி; 
ஸங்க-ரஹிதம்---—பற்றற்றது; 
அராக-த்ஹவஷத—பற்றுதல் மற்றும் 
சவறுப்பிலிருந்து விடுபட்ைது; 
க்ருதம்--—சசய்யப்பட்ைது; 
அஃபல-ப்ஹரப்ஸுனா--—சவகுமதிகளை 
விரும்பாமல்; 
கர்ம--—சசயல்; 
யத்—--எது; தத்--—அது; 
ஸாத்விகம்--—நன்ளமயின் 
முளறயில்; உச்யஹத---என்று 
அளழக்கப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 23

Action that is in accordance with the scriptures, free from 
attachment and aversion, and done without desire for 

rewards, is in the mode of goodness.

பற்றுதலும் சவறுப்பும் இல்லாது, சவகுமதியின் மீது 
ஆளசயில்லாத, ஹவதங்கைின்படி சசய்யும் சசயல் 

நன்ளமயின் முளறயில் சசய்யப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
நியத1ம் niyataṁ ननयतां

ஸங்க3ரஹித1ம் * 
அராக3த்3ஹவஷத1:

saṅga-rahitam * arāga-
dveṣhataḥ

सङ्गरदहतमरागद्वेषत:
க்1ருத1ம் | Kṛitam | कृतम ्|

அப2லப்1ஹரப்1ஸுநா aphala-prepsunā अफलपे्रप्सजना
க1ர்ம * karma  * कम ु*

யத்1த1த்1ஸாத்1த்1விக1மு
ச்1யஹத1 ||

yat tat sāttvikam 
uchyate ||

यतत्साश्त्त्वकमजच्यते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 23



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 24

yat tu kāmepsunā karma sāhankārena vā punaḥ |
kriyate bahulāyāsaṁ tad rājasam udāhṛitam ||24||

யத்1து1 கா1ஹமப்1ஸுனா க1ர்ம ஸாஹங்கா1ஹரண வா 
பு1ன: |

க்1ரியஹத1 ப3ஹுலாயாஸம் 
த1த்3ராஜஸமுதா3ஹ்ருத1ம் ||24||

यत्तजकामेप्सजना कम ुसाहङ्कारेण वा पजन: |
क्रियते बहजलायासां तद्रार्समजिाहृतम ्|| 24||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 24

yat—which; tu—but; 
kāma-īpsunā—prompted by selfish desire; 
karma—action; 
sa-ahaṅkārena—with pride; 
vā—or; punaḥ—again; 
kriyate—enacted; 
bahula-āyāsam—stressfully; 
tat—that; 
rājasam—in the nature of passion; 
udāhṛitam—is said to be

யத்—எது; து—ஆனால்; 
காம--ஈப்ஸுனா---சுயநல ஆளசயால் 
தூண்ைப்பட்ை;
கர்மா---சசயல்; 
ஸ--அஹங்காஹரண—--சபருளமயுைன்;
வா--—அல்லது;
புனஹ--—மீண்டும்; 
க்ரியஹத-----சசயல்படுத்தப்படும்; 
பஹுல-ஆயாஸம்--—-மன 
அழுத்தத்துைன்; 
தத்--—அது;
ராஜஸம்--—ஆர்வத்தின் தன்ளமயில் 
உள்ைது; 
உதாஹ்ரிதம்--—என்று கூறப்படுகிறது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 24

Action that is prompted by selfish desire, enacted with 
pride, and full of stress, is in the nature of passion.

சுயநல ஆளசயால் தூண்ைப்பட்ை, சபருளமயுைன் 
சசயல்படுத்தப்படும், மன அழுத்தம் நிளறந்த சசயல, 

ஆர்வத்தின் தன்ளமயில் உள்ைது.



Tamil English Sanskrit
யத்1து1கா1ஹமப்1ஸுனா yat tu kāmepsunā यत्तजकामेप्सजना

க1ர்ம * karma * कम ु*

ஸாஹங்கா1ஹரண sāhankārena साहङ्कारेण
வா பு1ன: | vā punaḥ | वा पजन: |
க்1ரியஹத1 kriyate क्रियते

ப3ஹுலாயாஸம் * bahulāyāsaṁ * बहजलायासां *
த1த்3ராஜஸமுதா3ஹ்ருத

1ம் ||
tad rājasam udāhṛitam 

||
तद्रार्समजिाहृतम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 24



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 25

anubandhaṁ kṣhayaṁ hinsām anapekṣhya cha 
pauruṣham |

mohād ārabhyate karma yat tat tāmasam uchyate ||25||

அனுப3ந்த4ம் க்ஷயம் ஹிம்ஸாமனஹப1க்ஷ்ய
ச1சபௌ1ருஷம் |

ஹமாஹாதா3ரப்4யஹத1 க1ர்ம 
யத்1த1த்1தா1மஸமுச்1யஹத1 ||25||

अनजबन्नधां क्षयां दहांसामनपेक्ष्य च पौरुषम ्|
मोहािारभ्यते कम ुयत्तत्तामसमजच्यते || 25||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 25

அனுபந்தம்---—விளைவுகள்;
க்ஷயம்--—இழப்பு;
ஹிஞ்ஸாம்--—தீங்குகளை;
அனாஹபக்ஷ்ய—--
அலட்சியப்படுத்துவதன் மூலம்; 
ச--—மற்றும்; 
சபௌருஷம---—ஒருவரின் சசாந்த 
திறன்; 
ஹமாஹாத்--—மாளயயால்; 
ஆரப்யஹத—சதாைங்கிய; 
கர்ம---சசயல்; 
யத்—--எது; 
தத்--—அது; 
தாமஸம்—--அறியாளம முளறயில்;
உச்யஹத--—என்று 
அறிவிக்கப்படுகிறது.

anubandham—consequences; 
kṣhayam—loss; 
hinsām—injury; 
anapekṣhya—by disregarding; 
cha—and; 
pauruṣham—one’s own ability; 
mohāt—out of delusion; 
ārabhyate—is begun; 
karma—action; 
yat—which; 
tat—that; 
tāmasam—in the mode of ignorance; 
uchyate—is declared to be



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 25

That action is declared to be in the mode of ignorance, which is 
begun out of delusion, without thought to one’s own ability, and 

disregarding consequences, loss, and injury to others.

அந்த சசயல் அறியாளமயின் முளறயில் 
அறிவிக்கப்படுகிறது, இது மாளயயின் சதாைக்கமாகும், 
இது ஒருவரின் சசாந்த திறளனப் பற்றி சிந்திக்காமல், 

பிறருக்கு ஏற்படும் விளைவுகள், இழப்பு மற்றும் 
தீங்குகளை அலட்சியம் சசய்கிறது.



Tamil English Sanskrit
அனுப3ந்த4ம் anubandhaṁ अनजबन्नधां

க்ஷயம் kṣhayaṁ क्षयां
ஹிம்ஸா * மனஹப1க்ஷ்ய 

ச1
Hinsā * manapekṣhya 

cha
दहांसामनपेक्ष्य च

சபௌ1ருஷம் | Pauruṣham | पौरुषम ्|
ஹமாஹாதா3ரப்4யஹத1 mohād ārabhyate मोहािारभ्यते

க1ர்ம * Karma * कम ु*

யத்1த1த்1தா1மஸமுச்1ய
ஹத1 ||

yat tat tāmasam 
uchyate ||

यत्तत्तामसमजच्यते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 25



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 26

mukta-saṅgo ‘nahaṁ-vādī dhṛity-utsāha-samanvitaḥ |

siddhy-asiddhyor nirvikāraḥ kartā sāttvika uchyate ||26||

முக்1த1ஸங்ஹகா3னஹம்வாதீ3 த்4ருத்யுத்1ஸாஹஸம
ன்வித1: |

ஸித்3த்4யஸித்3த்4ஹயார்னிர்விகா1ர: 
க1ர்தா1ஸாத்3த்4விக1 உச்1யஹத1 ||26||

मजक्तसङ्गोऽनहांवािी धतृ्यजत्साहसमश्न्नवत: |
मसद्ध्यमसद्ध्योननवुवकुार: कताु साश्त्त्वक उच्यते || 26||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 26

mukta-saṅgaḥ—free from worldly 
attachment; 
anaham-vādī—free from ego; 
dhṛiti—strong resolve; 
utsāha—zeal; 
samanvitaḥ—endowed with; siddhi-
asiddhyoḥ—in success and failure; 
nirvikāraḥ—unaffected; 
kartā—worker; 
sāttvikaḥ—in the mode of goodness; 
uchyate—is said to be

முக்த-ஸங்கஹ---—உலகப் பற்றுதலிருந்து 
விடுபட்டு; 
அனாஹம்-வாதீ—--அஹங்காரத்திலிருந்து 
விடுபட்டுை; 
த்ரிதி--—வலுவான மற்றும் உறுதியுைன்; 
உத்ஸாஹ—--உற்சாகத்துைன்.; 
ஸமன்விதஹ--—நற்பண்புளைய; 
அஸித்திஹயாஹஹா-----சவற்றி மற்றும் 
ஹதால்வியில்; 
நிர்விகாரஹ-----பாதிக்கப்பைாத; 
கர்தா—--ஹவளல சசய்பவர்; 
ஸாத்விகஹ---—நன்ளம முளறயில்; 
உச்யஹத----என்று கூறப்படுகிறது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 26

The performer is said to be in the mode of goodness, when he or 
she is free from egotism and attachment, endowed with 

enthusiasm and determination, and equipoised in success and 
failure.

அவர் அல்லது அவள் அஹங்காரம் மற்றும் பற்றுதல் 
ஆகியவற்றிலிருந்து விடுபட்டு, உற்சாகம் மற்றும் 

உறுதியுைன், சவற்றி மற்றும் ஹதால்வியில்
சமநிளலயுைன் இருக்கும்ஹபாது நற்பண்புளையவர் என்று 

கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

முக்1த1ஸங்ஹகா3னஹம்
வாதீ3 *

mukta-saṅgo ‘nahaṁ-
vādī *

मजक्तसङ्गोऽनहांवािी

த்4ருத்யுத்1ஸாஹஸமன்
வித1: |

dhṛity-utsāha-
samanvitaḥ |

धतृ्यजत्साहसमश्न्नवत: |

ஸித்3த்4யஸித்3த்4ஹயார்
னிர்விகா1ர: *

siddhy-asiddhyor 
nirvikāraḥ *

मसद्ध्यमसद्ध्योननवुवकुार
: *

க1ர்தா1 kartā कताु
ஸாத்3த்4விக1 sāttvika साश्त्त्वक
உச்1யஹத1 || Uchyate || उच्यते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 26



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 27

rāgī karma-phala-prepsur lubdho hinsātmako ‘śhuchiḥ |

harṣha-śhokānvitaḥ kartā rājasaḥ parikīrtitaḥ ||27||

ராகீ3க1ர்மப2லப்1ஹரப்1ஸுர்லுப்3ஹதா4 ஹிம்ஸாத்1மஹகா1
ஶுசி1: |

ஹர்ஷஹஶாகா1ன்வித1: க1ர்தா1 ராஜஸ: ப1ரிகீ1ர்தி1த1: 
||27||

रागी कमफुलपे्रप्सजलजबु्धो दहांसात्मकोऽशजगच: |
हषशुोकाश्न्नवत: कताु रार्स: पररकीनततु: || 27||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 27

rāgī—craving; 
karma-phala—fruit of work; 
prepsuḥ—covet; 
lubdhaḥ—greedy; 
hinsā-ātmakaḥ—violent-natured; 
aśhuchiḥ—impure; 
harṣha-śhoka-anvitaḥ—moved by joy and 
sorrow; 
kartā—performer; 
rājasaḥ—in the mode of passion; 
parikīrtitaḥ—is declared

ராகீ—--ஏங்குகிற; 
கர்ம- ஃ பல—--சசயல்கைின் பலன்கள்; 
ப்ஹரப்ஸுஹு—--ஹபராவலுள்ை; 
லுப்தஹ—--ஹபராளச; 
ஹிம்ஸா-ஆத்மகஹ—--வன்முளற-
இயல்புளைய; 
அஶுசிஹி---தூய்ளமயற்ற; 
ஹர்ஷ-ஹஶாக-அன்விதஹ--- மகிழ்ச்சி 
மற்றும் துக்கத்தால் தூண்ைப்படுபவர்; 
கர்தா—--சசய்பவர்; 
ராஜஸஹ---—உணர்வு முளறயில்; 
பரிகீர்திதஹ----அறிவிக்கப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 27

The performer is considered in the mode of passion when he or 
she craves the fruits of the work, is covetous, violent-natured, 

impure, and moved by joy and sorrow.

சசய்யும் சசயல்கைின் பலளன ஹதடும், தூய்ளமயற்ற, 
ஹபராளச. வன்முளற மகிழ்ச்சி மற்றும் துக்கத்தால் 

தூண்ைப்படுபவர் உணர்ச்சியின் முளறயில் 
கருதப்படுகிறார்.



Tamil English Sanskrit
ராகீ3 rāgī रागी

க1ர்மப2லப்1ஹரப்1ஸுர்லுப்
3ஹதா4 *

karma-phala-prepsur 
lubdho *

कमफुलपे्रप्सजलजबु्धो *
ஹிம்ஸாத்1மஹகா1ஶுசி1: 

| hinsātmako ‘śhuchiḥ | दहांसात्मकोऽशजगच: |
ஹர்ஷஹஶாகா1ன்வித1: harṣha-śhokānvitaḥ हषशुोकाश्न्नवत:

க1ர்தா1 * kartā  * कताु *
ராஜஸ: rājasaḥ रार्स:

ப1ரிகீ1ர்தி1த1: || parikīrtitaḥ || पररकीनततु: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 27



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 28

ayuktaḥ prākṛitaḥ stabdhaḥ śhaṭho naiṣhkṛitiko ‘lasaḥ |

viṣhādī dīrgha-sūtrī cha kartā tāmasa uchyate ||28||

அயுக்1த1: ப்1ராக்1ருத1:ஸ்த1ப்3த4: 
ஶஹைா2ளநஷ்க்1ருதி1ஹகா1லஸ: |

விஷாதீ3 தீ3ர்க4ஸூத்1ரீ ச1க1ர்1தா1தா1மஸ 
உச்1யஹத1 ||28||

अयजक्त: प्राकृत: स्तब्ध: शठो नैष्टकृनतकोऽलस: |
ववषािी िीर्सुतू्री च कताु तामस उच्यते || 28||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 28

ayuktaḥ—undisciplined; 
prākṛitaḥ—vulgar; 
stabdhaḥ—obstinate; 
śhaṭhaḥ—cunning; 
naiṣhkṛitikaḥ—dishonest or vile; 
alasaḥ—slothful; 
viṣhādī—unhappy and morose; 
dīrgha-sūtrī—procrastinator; 
cha—and; kartā—performer; 
tāmasaḥ—in the mode of ignorance; 
uchyate—is said to be

அயுக்தஹ----ஒழுக்கமற்ற; 
ப்ராக்ரிதஹ--—சகாச்ளசயான; 
ஸ்தப்தஹ--—பிடிவாதமான; 
ஶைஹ--—தந்திரமான; 
ளநஷ்க்ருதிகஹ-----ஹநர்ளமயற்ற,
வஞ்சகமுள்ை அல்லது இழிவான; 
அலஸஹ----ஹசாம்ஹபறித்தனமான; 
விஷாதி—மகிழ்ச்சியற்ற மற்றும்
ஹசாகமான; 
தீர்க-ஸூத்ரீ--—காலம் கைத்து பவர்; 
ச--—மற்றும்; 
கர்தா--— சசய்பவர்; 
தாமஸஹ--—அறியாளம முளறயில்; 
உச்யஹத---என்று கூறப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 28

A performer in the mode of ignorance is one who is 
undisciplined, vulgar, stubborn, deceitful, slothful, despondent, 

and a procrastinator.

அறியாளம முளறயில் சசயல்படுபவர் ஒழுக்கம் 
இல்லாதவர், சகாச்ளசயானவர், பிடிவாதமானவர், 

வஞ்சகமுள்ைவர், ஹசாம்ஹபறித்தனமானவர், 
அவநம்பிக்ளக சகாண்ைவர் மற்றும் தள்ைிப்ஹபாடுபவர்.



Tamil English Sanskrit
அயுக்1த1: ayuktaḥ अयजक्त:

ப்1ராக்1ருத1: prākṛitaḥ प्राकृत:
ஸ்த1ப்3த4: * stabdhaḥ * स्तब्ध: *
ஶஹைா2 śhaṭho शठो

ளநஷ்க்1ருதி1ஹகா1லஸ: | naiṣhkṛitiko ‘lasaḥ | नैष्टकृनतकोऽलस: |
விஷாதீ3 viṣhādī ववषािी

தீ3ர்க4ஸூத்1ரீ ச1 * dīrgha-sūtrī cha * िीर्सूुत्री च *

க1ர்1தா1 kartā कताु
தா1மஸ உச்1யஹத1 || tāmasa uchyate || तामस उच्यते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 28



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 29

buddher bhedaṁ dhṛiteśh chaiva guṇatas tri-vidhaṁ 
śhṛiṇu |

prochyamānam aśheṣheṇa pṛithaktvena dhanañjaya 
||29||

பு3த்3ஹத4ர்ஹப4த3ம் த்4ருஹத1ஶ்ளச1வ 
கு3ணத1ஸ்த்1ரிவித4ம் ஶ்ருணு |

ப்1ஹராச்1யமானமஹஶஹஷண ப்1ருத2க்1த்1ஹவன 
த4னஞ்ஜய ||29||

बजद्धेभेिां धतेृश्चैव गजणतश्स्त्रववधां शृणज |
प्रोच्यमानमशेषेण पथृक्त्वेन धनञ्र्य || 29||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 29

buddheḥ—of intellect; 
bhedam—the distinctions; 
dhṛiteḥ—of determination; 
cha—and; eva—certainly; 
guṇataḥ tri-vidham—according to the 
three modes of material nature; 
śhṛiṇu—hear; 
prochyamānam—described; 
aśheṣheṇa—in detail; pṛithaktvena—
distinctly; dhanañjaya—conqueror of 
wealth, Arjun

புத்ஹதஹஹ—-புத்தியின்; 
ஹபதம்-—ஹவறுபாடுகள்; 
த்ரிஹதஹஹ----உறுதிப்படுத்துதல்; 
ச—மற்றும்; ஏவ—நிச்சயமாக; 
குணதஹ த்ரி-விதம்----குணங்கைின் 
மூன்று விதங்கைில் படி; 
ஶ்ருணு--—ஹகள்; 
ப்ஹராச்யமானம்—---விவரிக்கப்பட்ை; 
அஹஶஹஷண--—விவரமாக; 
ப்ரிதக்த்ஹவன----சதைிவாக; 
தனஞ்ஜய----சசல்வத்ளத சவன்ற,
அர்ஜுனன்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 29

Hear now, O Arjun, of the distinctions of intellect and 
determination, according to the three modes of material nature, 

as I describe them in detail.

ஓ அர்ஜுனனா, ஜை இயற்ளகயின் மூன்று 
முளறகைின்படி, புத்தி மற்றும் உறுதியின் 

ஹவறுபாடுகளைப் பற்றி நான் விவரமாக விவரிக்கிஹறன்.



Tamil English Sanskrit
பு3த்3ஹத4ர்ஹப4த3ம் buddher bhedaṁ बजद्धेभेिां
த்4ருஹத1ஶ்ளச1வ * dhṛiteśh chaiva * धतृेश्चैव *

கு3ணத1ஸ்த்1ரிவித4ம் guṇatas tri-vidhaṁ गजणतश्स्त्रववधां
ஶ்ருணு | Śhṛiṇu | शृणज |

ப்1ஹராச்1யமானமஹஶஹஷ
ண *

prochyamānam 
aśheṣheṇa *

प्रोच्यमानमशषेेण *

ப்1ருத2க்1த்1ஹவன pṛithaktvena पथृक्त्वेन
த4னஞ்ஜய || Dhanañjaya || धनञ्र्य ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 29



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 30

pravṛittiṁ cha nivṛittiṁ cha kāryākārye bhayābhaye |
bandhaṁ mokṣhaṁ cha yā vetti buddhiḥ sā pārtha sāttvikī 

||30||

ப்1ரவ்ருத்1தி1ம் ச1 நிவ்ருத்1தி1ம் ச1கா1ர்யாகா1ர்ஹய 
ப4யாப4ஹய |

ப3ன்த4ம் ஹமாக்ஷம் ச1யா ஹவத்2தி2 பு3த்3தி4: ஸா 
பா1ர்த2ஸாத்1த்1விகீ1 ||30||

प्रववृत्त ांच ननववृत्त ां च कायाुकाये भयाभये |
बन्नधां मोक्षां च या वेवत्तबजद्गध: सा पाथ ुसाश्त्त्वकी || 30||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 30

pravṛittim—activities; cha—and; 
nivṛittim—renuncation from action; 
cha—and; kārya—proper action; 
akārye—improper action; 
bhaya—fear; 
abhaye—without fear; 
bandham—what is binding; 
mokṣham—what is liberating; 
cha—and; yā—which; 
vetti—understands; 
buddhiḥ—intellect; sā—that; 
pārtha—son of Pritha; 
sāttvikī—in the nature of goodness

ப்ரவ்ருத்திம்--—சசயல்பாடுகள்; 
ச—--மற்றும்; நிவிருத்திம்--—சசயளல
துறப்பது; ச—--மற்றும்; 
கார்ய—--சரியான சசயல்; 
அகார்ஹய--—முளறயற்ற சசயல்;
பய—--அச்சம்; 
அபஹய—--அச்சமின்றி; 
பந்தம்--—-பிளணப்பது எது;
ஹமாக்ஷம்—---விடுதளல தருவது; 
ச—-மற்றும்; யா--—எது; 
ஹவத்தி---புரிந்து சகாள்ளும் ஹபாது; 
புத்திஹி---புத்தி; 
ஸா--—அது; 
பார்த்த--—ப்ருதாவின் மகன்; 
ஸாத்விகீ---—நன்ளமயின் இயல்பில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 30

The intellect is said to be in the nature of goodness, O Parth, 
when it understands what is proper action and improper action, 

what is duty and non-duty, what is to be feared and what is not to 
be feared, what is binding and what is liberating.

ஓ பார்த்தா, எது முளறயான மற்றும் முளறயற்ற 
சசயல், கைளம மற்றும் கைளமயல்லாதது எது, எதற்கு 
அஞ்ச ஹவண்டும் மற்றும் எதற்கு பயப்பைக்கூைாது, எது 
பிளணப்பது மற்றும் எது விடுதளல தருவது என்பளத 
புரிந்து சகாள்ளும்ஹபாது புத்தி நன்ளமயின் தன்ளமயில் 

இருப்பதாக கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
ப்1ரவ்ருத்1தி1ம் ச1 pravṛittiṁ cha प्रववृत्त ांच
நிவ்ருத்1தி1ம் ச1 * nivṛittiṁ cha * ननववृत्त ां च *

கா1ர்யாகா1ர்ஹய kāryākārye कायाुकाये
ப4யாப4ஹய | Bhayābhaye | भयाभये |
ப3ன்த4ம் bandhaṁ बन्नधां

ஹமாக்ஷம் ச1 mokṣhaṁ cha मोक्षां च
யா ஹவத்2தி2 * பு3த்3தி4: yā vetti * buddhiḥ या वेवत्तबजद्गध:

ஸா பா1ர்த2 sā pārtha सा पाथु
ஸாத்1த்1விகீ1 || sāttvikī || साश्त्त्वकी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 30



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 31

yayā dharmam adharmaṁ cha kāryaṁ chākāryam eva cha |
ayathāvat prajānāti buddhiḥ sā pārtha rājasī ||31||

யயா த4ர்மமத4ர்மம் ச1கா1ர்யம் சா1கா1ர்யஹமவ ச1 |
அயதா2வத்1ப்1ரஜானாதி1 பு3த்3தி4: ஸா பா1ர்த2 ராஜஸீ 

||31||

यया धममुधम ंच काय ंचाकायमेुव च |
अयथावत्प्रर्ानानत बजद्गध: सा पाथ ुरार्सी || 31||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 31

yayā—by which; 
dharmam—righteousness; 
adharmam—unrighteousness; 
cha—and; 
kāryam—right conduct; 
cha—and; 
akāryam—wrong conduct; 
eva—certainly; cha—and; 
ayathā-vat—confused; 
prajānāti—distinguish; 
buddhiḥ—intellect; sā—that; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
rājasī—in the mode of passion

யயா--—இதன் மூலம்; 
தர்மம்—--நீதி; 
அதர்மம்—--அநீதி; 
ச—--மற்றும்; 
கார்யம்--—சரியான நைத்ளத; 
ச--—மற்றும்; 
அகார்யம்--—தவறான நைத்ளத; 
ஏவ--நிச்சயமாக; 
ச—--மற்றும்; 
அயதா-வத்—--குழப்பம்; 
ப்ரஜானாதி--—ஹவறுபடுத்தி; 
புத்திஹி-----புத்தி; 
ஸா--—அது; 
பார்த்த---—பிரிதாவின் மகன் 
அர்ஜுனன்; ராஜஸீ---—உணர்வு 
முளறயில்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 31

The intellect is considered in the mode of passion when it is 
confused between righteousness and unrighteousness, and 

cannot distinguish between right and wrong conduct, O Parth.

நீதிக்கும் அநீதிக்கும் இளையில் குழப்பமளையும் ஹபாது 
புத்தி உணர்ச்சியின் முளறயில் கருதப்படுகிறது சரி, 
மற்றும் தவறான நைத்ளதளய ஹவறுபடுத்திப் பார்க்க 

முடியாது, ஓ பார்த்தா.



Tamil English Sanskrit
யயா yayā यया

த4ர்மமத4ர்மம் ச1 *
dharmam adharmaṁ 

cha *
धममुधम ंच *

கா1ர்யம் kāryaṁ कायं
சா1கா1ர்யஹமவ ச1 | chākāryam eva cha | चाकायमेुव च |

அயதா2வத்1ப்1ரஜானாதி1 * ayathāvat prajānāti * अयथावत्प्रर्ानानत *

பு3த்3தி4: buddhiḥ बजद्गध:
ஸா பா1ர்த2 Sā pārtha सा पाथु
ராஜஸீ || Rājasī || रार्सी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 31



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 32

adharmaṁ dharmam iti yā manyate tamasāvṛitā |

sarvārthān viparītānśh cha buddhiḥ sā pārtha tāmasī 
||32||

அத4ர்மம் த4ர்மமிதி1யா மன்யஹத1த1மஸாவ்ருதா1 |
ஸர்வார்தா2ன்விப1ரீதா1ன்ஶ்ச1 பு3த்3தி4: ஸா

பா1ர்த2தா1மஸீ ||32||

अधम ंधममुमनत या मन्नयते तमसावतृा |
सवाुथाुश्न्नवपरीताांश्च बजद्गध: सा पाथ ुतामसी || 32||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 32

adharmam—irreligion; 
dharmam—religion; 
iti—thus; 
yā—which; 
manyate—imagines; 
tamasa-āvṛitā—shrouded in darkness; 
sarva-arthān—all things; 
viparītān—opposite;
cha—and; 
buddhiḥ—intellect; 
sā—that; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
tāmasī—of the nature of ignorance

அதர்மம்—--மதமற்ற; 
தர்மம்—--ஸன்மார்கம்; 
இதி--—இவ்வாறு; 
யா--—எது;
மன்யஹத—--கற்பளன சசய்து; 
தமஸ-ஆவ்ரிதா---—
இருைால்சூழப்பட்டு; 
ஸர்வ-அர்தான்---—எல்லாவற்ளறயும்; 
விபரீதான்--—எதிரிளையான; 
ச--—மற்றும்; புத்திஹி--புத்தி; 
ச---—அது; 
பார்தா--—ப்ரிதாவின் மகன் அர்ஜுனன்; 
தாமஸீ--—அறியாளமயின் இயல்பு.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 32

That intellect which is shrouded in darkness, imagining irreligion 
to be religion, and perceiving untruth to be the truth, is of the 

nature of ignorance, O Parth.

இருைில் மூழ்கி, அதர்மத்ளத தர்மமாகக் கற்பளன
சசய்து, அசத்தியத்ளத உண்ளமயாகக் கருதும் அந்த 
அறிவு, ஓ பார்தா, அறியாளமயின் இயல்புளையது.



Tamil English Sanskrit
அத4ர்மம் adharmaṁ अधमं

த4ர்மமிதி1யா * dharmam iti yā * धममुमनत या *
மன்யஹத1 manyate मन्नयते

த1மஸாவ்ருதா1 | Tamasāvṛitā | तमसावतृा |
ஸர்வார்தா2ன்விப1ரீதா1

ன்ஶ்ச1 *

sarvārthān viparītānśh 
cha *

सवाुथाुश्न्नवपरीताांश्च *

பு3த்3தி4: buddhiḥ बजद्गध:
ஸா பா1ர்த2 sā pārtha सा पाथु
தா1மஸீ || Tāmasī || तामसी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 32



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 33

dhṛityā yayā dhārayate manaḥ-prāṇendriya-kriyāḥ |

yogenāvyabhichāriṇyā dhṛitiḥ sā pārtha sāttvikī ||33||

த்4ருத்1யா யயா 
தா4ரயஹத1மன:ப்1ராஹணன்த்3ரியக்1ரியா: |
ஹயாஹக3னாவ்யபி4சா1ரிண்யா த்4ருதி1: ஸா 

பா1ர்த2ஸாத்1த்1விகீ1 ||33||

धतृ्या यया धारयते मन:प्राणेश्न्नद्रयक्रिया: |
योगेनाव्यमभचाररण्या धनृत: सा पाथ ुसाश्त्त्वकी || 33||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 33

dhṛityā—by determining; 
yayā—which; 
dhārayate—sustains; 
manaḥ—of the mind; 
prāṇa—life-airs; 
indriya—senses;
 kriyāḥ—activities; 
yogena—through Yog; 
avyabhichāriṇyā—with steadfastness; 
dhṛitiḥ—determination; 
sā—that; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
sāttvikī—in the mode of goodness

த்ரித்யா—--தீர்மானிப்பதன் மூலம்; 
யயா—--எது; 
தாரயஹத--— நிளலநிறுத்தும்;
மனஹ—--—மனளத; 
ப்ராண—-- உயிர் காற்ளற; 
இந்த்ரிய--—புலன்களை 
க்ரியாஹ்--—சசயல்பாடுகளை; 
ஹயாஹகன--—ஹயாகத்தின் மூலம்; 
அவ்யபிச்சாரிண்யா--—
மனவலிளமயுைன்; 
த்ரிதிஹி—--உறுதியுைன்; 
ஸா--—அது; 
பார்தா--—பிரிதாவின் மகன் அர்ஜுன்; 
ஸாத்விகீ---நன்ளமயின் முளறயில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 33

The steadfast willpower that is developed through Yog, and 
which sustains the activities of the mind, the life-airs, and the 

senses, O Parth, is said to be determination in the mode of 
goodness.

ஹயாகத்தின் மூலம் ஹமம்படுத்தப்பட்ை, மனம், உயிர் 
காற்று மற்றும் புலன்கைின் சசயல்பாடுகளை

நிளலநிறுத்தும் உறுதியான மனவலிளம, ஓ பார்த், 
நல்வழியில் உறுதி என்று கூறப்படுகிறது



Tamil English Sanskrit
த்4ருத்1யா dhṛityā धतृ्या

யயா தா4ரயஹத1 * yayā dhārayate * यया धारयत े*

மன:ப்1ராஹணன்த்3ரியக்1ரி
யா: |

manaḥ-prāṇendriya-
kriyāḥ |

मन:प्राणेश्न्नद्रयक्रिया: |

ஹயாஹக3னாவ்யபி4சா1ரி
ண்யா *

Yogenāvyabhichāriṇyā 
*

योगेनाव्यमभचाररण्या *
த்4ருதி1: dhṛitiḥ धनृत:

ஸா பா1ர்த2 sā pārtha सा पाथु
ஸாத்1த்1விகீ1 || Sāttvikī || साश्त्त्वकी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 33



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 34

yayā tu dharma-kāmārthān dhṛityā dhārayate ‘rjuna |
prasaṅgena phalākāṅkṣhī dhṛitiḥ sā pārtha rājasī ||34||

யயா து1த4ர்மகா1மார்தா2ன்த்4ருத்1யா 
தா4ரயஹத1ர்ஜுன |

ப்1ரஸங்ஹக3ன ப2லாகா1ங்க்ஷீ த்4ருதி1: ஸா 
பா1ர்த2 ராஜஸீ ||34||

यया तज धमकुामाथाुन्नधतृ्या धारयतेऽर्जनु |
प्रसङ्गेन फलाकाङ् क्षी धनृत: सा पाथ ुरार्सी || 34||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 34

yayā—by which; tu—but; 
dharma-kāma-arthān—duty, pleasures, 
and wealth; 
dhṛityā—through steadfast will; 
dhārayate—holds; 
arjuna—Arjun; 
prasaṅgena—due of attachment; 
phala-ākāṅkṣhī—desire for rewards; 
dhṛitiḥ—determination; 
sā—that; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
rājasī—in the mode of passion

யயா—--இதன் மூலம்; 
து--—ஆனால்; 
தர்ம-காம-அர்த்தான்----கைளம, 
இன்பங்கள் மற்றும் சசல்வம்; 
த்ரித்யா—--உறுதியான சித்தத்தின் 
மூலம்; 
தாரயஹத--—களைப்பிடிக்கும்;; 
ப்ரஸங்ஹகன—--பற்றுதலின் 
காரணமாக; ஃபல—ஆகாங்க்ஷ-ீ--
சவகுமதிக்கான ஆளச; 
த்ரிதிஹி--—உறுதி;
ஸா—--அது; 
பார்தா--—பிரிதாவின் மகன் 
அர்ஜுனன்; ராஜஸீ----உணர்வு 
முளறயில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 34

The steadfast willpower by which one holds on to duty, 
pleasures, and wealth, out of attachment and desire for rewards, 

O Arjun, is determination in the mode of passion.

அர்ஜுனன், பற்றுதல் மற்றும் சவகுமதிக்கான ஆளச 
ஆகியவற்றால் கைளம, இன்பங்கள், சசல்வம் 

ஆகியவற்ளறக் களைப்பிடிக்கும் உறுதியான மன உறுதி 
உணர்வு முளறளய அடிப்பளையாக சகாண்ை மன உறுதி.



Tamil English Sanskrit
யயா து1 yayā tu यया तज

த4ர்மகா1மார்தா2ன் * 
த்4ருத்1யா

dharma-kāmārthān * 
dhṛityā

धमकुामाथाुन्नधतृ्या
தா4ரயஹத1ர்ஜுன | dhārayate ‘rjuna | धारयतेऽर्जनु |
ப்1ரஸங்ஹக3ன prasaṅgena प्रसङ्गेन
ப2லாகா1ங்க்ஷ ீ* phalākāṅkṣhī * फलाकाङ् क्षी *

த்4ருதி1: dhṛitiḥ धनृत:
ஸா பா1ர்த2 sā pārtha सा पाथु
ராஜஸீ || Rājasī || रार्सी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 34



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 35

yayā svapnaṁ bhayaṁ śhokaṁ viṣhādaṁ madam eva cha 
|

na vimuñchati durmedhā dhṛitiḥ sā pārtha tāmasī ||35||

யயா ஸ்வப்1னம் ப4யம் ஹஶாக1ம் விஷாத3ம் 
மத3ஹமவ ச1 |

ந விமுஞ்ச1தி1 து3ர்ஹமதா4 த்4ருதி1: ஸா 
பா1ர்த2தா1மஸீ ||35||

यया स्वप्नां भयां शोकां  ववषािां मिमेव च |
न ववमजञ्चनत िजमेधा धनृत: सा पाथ ुतामसी || 35||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 35

yayā—in which; 
svapnam—dreaming; 
bhayam—fearing; 
śhokam—grieving; 
viṣhādam—despair; 
madam—conceit; eva—indeed; 
cha—and; na—not; 
vimuñchati—give up; 
durmedhā—unintelligent; 
dhṛitiḥ—resolve; sā—that; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
tāmasī—in the mode of ignorance

யயா--—இதில்; 
ஸ்வப்னம்—---கனவு காண்பது; 
பயம்--—அச்சம்; 
ஹஶாகம்--—துக்கம்; 
விஷாதம்--—விரக்தி; 
மதம்—--அகங்காரம்; 
ஏவ—--உண்ளமயில்; 
ச—--மற்றும்; 
ந—--இல்ளல; 
விமுஞ்சதி--—ளகவிட்டுவிடு; 
துர்ஹமதா—--அறிவற்ற; 
த்ரிதிஹி--—-தீர்மானம்; 
ஸா—--அது; பார்தா--—பிரிதாவின் 
மகன் அர்ஜுன்; 
தாமஸீ—--அறியாளம முளறயில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 35

That unintelligent resolve is said to be determination in the 
mode of ignorance, in which one does not give up dreaming, 

fearing, grieving, despair, and conceit.

அந்த அறிவற்ற தீர்மானம், ஓ அர்ஜுனா, அறியாளம
முளறயில் உறுதி என்று கூறப்படுகிறது, அதில் ஒருவர் 

கனவு, பயம், துக்கம், விரக்தி மற்றும் கர்வத்ளத
ளகவிடுவதில்ளல.



Tamil English Sanskrit
யயா ஸ்வப்1னம் yayā svapnaṁ यया स्वप्नां
ப4யம் ஹஶாக1ம் * bhayaṁ śhokaṁ * भयां शोकां  *

விஷாத3ம் viṣhādaṁ ववषािां
மத3ஹமவ ச1 | madam eva cha | मिमेव च |
ந விமுஞ்ச1தி1 na vimuñchati न ववमजञ्चनत
து3ர்ஹமதா4 * durmedhā * िजमेधा *

த்4ருதி1: dhṛitiḥ धनृत:
ஸா பா1ர்த2 sā pārtha सा पाथु
தா1மஸீ || Tāmasī || तामसी ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 35



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 36

sukhaṁ tv idānīṁ tri-vidhaṁ śhṛiṇu me bharatarṣhabha |
abhyāsād ramate yatra duḥkhāntaṁ cha nigachchhati 

||36||

ஸுக2ம் த்1விதா3னமீ் த்1ரிவித4ம் ஶ்ருணு ஹம 
ப4ரத1ர்ஷப4 |

அப்4யாஸாத்3ரமஹத1 யத்1ர து3:கா2ன்த1ம் 
ச1 நிக3ச்1ச2தி1 ||36||

सजखां श्त्विानीां त्रत्रववधां शृणज मे भरतषभु |
अभ्यासाद्रमते यत्र िज:खान्नतां च ननगच्छनत || 36||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 36

sukham—happiness; 
tu—but; 
idānīm—now; 
tri-vidham—of three kinds; 
śhṛiṇu—hear; me—from me; 
bharata-ṛiṣhabha—Arjun, the best of the 
Bharatas; 
abhyāsāt—by practice; 
ramate—rejoices; 
yatra—in which; duḥkha-antam—end of 
all suffering; cha—and; 
nigachchhati—reaches

ஸுகம்--—மகிழ்ச்சி; 
து--—ஆனால்; 
இதானமீ்--—இப்ஹபாது; 
த்ரி—விதம்--—மூன்று வளகயான; 
ஶ்ருணு--—ஹகள்;
ஹம---—என்னிைமிருந்து; 
பரத-ரிஷப--—பரதர்கைிஹலஹய சிறந்த
அர்ஜுனன்; 
அப்யாஸாத்--—பயிற்சியால்;
ரமஹத—--மகிழ்ச்சியளைகிறது;
யத்ர—--இதில்; 
துஹ்க---அந்தம்-—எல்லா 
துன்பங்களுக்கும் முடிவு; 
ச--—மற்றும்; நிகச்சதி--—அளையக்கூடிய.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 36

Now hear from Me, O Arjun, of the three kinds of happiness in 
which the embodied soul rejoices, and can even reach the end of 

all suffering.

இப்ஹபாது ஓ அர்ஜுனா, உருவான ஆன்மா 
மகிழ்ச்சியளைகிற மற்றும் அளனத்து துன்பங்கைின் 
முடிளவயும் அளையக்கூடிய மூன்று வளகயான 

மகிழ்ச்சிளய என்னிைமிருந்து ஹகள்



Tamil English Sanskrit
ஸுக2ம் sukhaṁ सजखां

த்1விதா3னமீ் tv idānīṁ श्त्विानीां
த்1ரிவித4ம் * tri-vidhaṁ * त्रत्रववधां *
ஶ்ருணு ஹம śhṛiṇu me शृणज मे
ப4ரத1ர்ஷப4 | Bharatarṣhabha | भरतषभु |

அப்4யாஸாத்3ரமஹத1 abhyāsād ramate अभ्यासाद्रमते
யத்1ர * Yatra * यत्र *

து3:கா2ன்த1ம் ச1 duḥkhāntaṁ cha िज:खान्नतां च
நிக3ச்1ச2தி1 || Nigachchhati || ननगच्छनत ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 36



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 37

yat tad agre viṣham iva pariṇāme ‘mṛitopamam |

tat sukhaṁ sāttvikaṁ proktam ātma-buddhi-prasāda-jam 
||37||

யத்1த1த3க்3ஹர விஷமிவ ப1ரிணாஹமம்ருஹதா1ப1மம் |
த1த்1ஸுக2ம் ஸாத்1த்1விக1ம் 

ப்1ஹராக்1த1மாத்1மபு3த்3தி4ப்1ரஸாத3ஜம் ||37||

यत्तिगे्र ववषममव पररणामेऽमतृोपमम ्|
तत्सजखां साश्त्त्वकां  प्रोक्तमात्मबजद्गधप्रसािर्म ्|| 37||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 37

yat—which; tat—that; 
agre—at first; 
viṣham iva—like poison; 
pariṇāme—in the end; 
amṛita-upamam—like nectar; 
tat—that; 
sukham—happiness; 
sāttvikam—in the mode of goodness; 
proktam—is said to be; 
ātma-buddhi—situated in self-knowledge; 
prasāda-jam—generated by the pure 
intellect

யத்--—எது; தத்--—அது; 
அக்ஹர--—முதலில்; 
விஷம் இவ--—விஷமாகத் 
ஹதான்றினாலும்;
பரிணாஹம--—இறுதியில்; 
அமிர்த-உபமம்—--அமிர்தம் ஹபான்ற; 
தத்—--அது; 
ஸுகம்—--மகிழ்ச்சி; 
ஸாத்விகம்----நன்ளமயின் முளறயில்;
ப்ஹராக்தம்—--என்று சசால்லப்படுகிறது; 
ஆத்ம—புத்தி----சுய அறிவில் 
அளமந்துள்ைது; 
ப்ரஸாத-ஜம்-----தூய புத்தியால் 
உருவாக்கப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 37

That which seems like poison at first, but tastes like nectar in the 
end, is said to be happiness in the mode of goodness. It is 

generated by the pure intellect that is situated in self-knowledge.

முதலில் விஷமாகத் ஹதான்றினாலும், இறுதியில் 
அமிர்தத்ளதப் ஹபால சுளவப்பது நன்ளமயின் வழியில் 

மகிழ்ச்சி என்று கூறப்படுகிறது. இது சுய அறிவில் 
அளமந்துள்ை தூய புத்தியால் உருவாக்கப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
யத்1த1த3க்3ஹர yat tad agre यत्तिगे्र
விஷமிவ * viṣham iva * ववषममव *

ப1ரிணாஹமம்ருஹதா1ப1ம
ம் |

pariṇāme 
‘mṛitopamam |

पररणामेऽमतृोपमम ् |
த1த்1ஸுக2ம் tat sukhaṁ तत्सजखां

ஸாத்1த்1விக1ம் sāttvikaṁ साश्त्त्वकां
ப்1ஹராக்1த1ம் * 

த்1மபு3த்3தி4ப்1ரஸாத3ஜம் 
||

proktam * ātma-
buddhi-prasāda-jam ||

प्रोक्तमात्मबजद्गधप्रसािर्
म ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 37



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 38

viṣhayendriya-sanyogād yat tad agre ’mṛitopamam |

pariṇāme viṣham iva tat sukhaṁ rājasaṁ smṛitam ||38||

விஷஹயன்த்3ரியஸன்ஹயாகா3த்3யத்1த1த3க்3ஹரஉம்ரு
ஹதா1ப1மம் |

ப1ரிணாஹம விஷமிவ த1த்1ஸுக1ம் ராஜஸம் 
ஸ்ம்ருத1ம் ||38||

ववषयेश्न्नद्रयसांयोगाद्यत्तिगे्रऽमतृोपमम ्|
पररणामे ववषममव तत्सजखां रार्सां स्मतृम ्|| 38||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 38

viṣhaya—with the sense objects;
indriya—the senses; 
sanyogāt—from the contact; 
yat—which; tat—that; 
agre—at first; 
amṛita-upamam—like nectar; 
pariṇāme—at the end; 
viṣham iva—like poison; tat—that; 
sukham—happiness;
rājasam—in the mode of passion; 
smṛitam—is said to be

விஷய---—புல சபாருட்களுைன்; 
இந்திரிய--—புலன்கள்; 
ஸன்ஹயாகாத்--—சதாைர்பிலிருந்து; 
யத்--—எது; 
தத்—-அது; 
அக்ஹர—--முதலில்; 
அமிர்த-உபமம்—--அமிர்தம் ஹபான்றது; 
பரிணாஹம—--முடிவில்; 
விஷம் இவ—--விஷம் ஹபான்றது; 
தத்—--அது; 
ஸுகம்--—மகிழ்ச்சி; 
ராஜாஸம்—--ஆர்வ முளறயில்; 
ஸ்மிருதம்—--என்று கூறப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 38

Happiness is said to be in the mode of passion when it is derived 
from the contact of the senses with their objects. Such happiness 

is like nectar at first but poison at the end.

புலன்கள் அவற்றின் சபாருள்களுைன் சதாைர்பு
சகாள்வதில் இருந்து சபறப்படும் ஹபாது மகிழ்ச்சியானது 
ஆர்வ முளறயில் இருப்பதாகக் கூறப்படுகிறது. முதலில் 

அமிர்தம் ஹபால அத்தளகய மகிழ்ச்சி இறுதியில்
விஷமாக மாறுகிறது.



Tamil English Sanskrit

விஷஹயன்த்3ரியஸன்
ஹயாகா3த்3 *

viṣhayendriya-
sanyogād * ववषयेश्न्नद्रयसांयोगाद्यत्ति

गे्रऽमतृोपमम ्|யத்1த1த3க்3ஹரஉம்ருஹதா1
ப1மம் |

yat tad agre 
’mṛitopamam |

ப1ரிணாஹம pariṇāme पररणामे
விஷமிவ * viṣham iva * ववषममव *

த1த்1ஸுக1ம் tat sukhaṁ तत्सजखां
ராஜஸம் rājasaṁ रार्सां

ஸ்ம்ருத1ம் || Smṛitam || स्मतृम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 38



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 39

yad agre chānubandhe cha sukhaṁ mohanam ātmanaḥ |

nidrālasya-pramādotthaṁ tat tāmasam udāhṛitam ||39||

யத3க்3ஹர சா1னுப3ன்ஹத4 ச1ஸுக2ம் 
ஹமாஹனமாத்1மன: |

நித்3ராலஸ்யப்1ரமாஹதா3த்1த2ம் 
த1த்1தா1மஸமுதா3ஹ்ருத1ம் ||39||

यिगे्र चानजबन्नधे च सजखां मोहनमात्मन: |
ननद्रालस्यप्रमािोत्थां तत्तामसमजिाहृतम ्|| 39||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 39

yat—which; agre—from beginning; 
cha—and; 
anubandhe—to end; 
cha—and; 
sukham—happiness; 
mohanam—illusory; 
ātmanaḥ—of the self; 
nidrā—sleep; ālasya—indolence; 
pramāda—negligence; 
uttham—derived from; 
tat—that; 
tāmasam—in the mode of ignorance; 
udāhṛitam—is said to be

யத்--—எது; 
அக்ஹர—--ஆரம்பத்தில் இருந்து; 
ச--—மற்றும்; 
அனுபந்ஹத--—இறுதி வளர;
ச--—மற்றும்; 
ஸுகம்--—மகிழ்ச்சி; 
ஹமாஹனம்—--மாளய; 
ஆத்மனஹ—தன்னுளைய; 
நித்ரா—--தூக்கம்; 
ஆலஸ்ய--—ஹசாம்பல்; 
ப்ரமாத--—அலட்சியம்;
உத்தம்--—உருவான; 
தத்--—அது; 
தாமஸம்--—அறியாளம முளறயில்; 
உதாஹ்ரிதம்--—என்று கூறப்படுகிறது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 39

That happiness which covers the nature of the self from 
beginning to end, and which is derived from sleep, indolence, 

and negligence, is said to be in the mode of ignorance.

சுயத்தின் இயல்ளப ஆரம்பம் முதல் இறுதி வளர
மளறத்து, உறக்கம், ஹசாம்பல், அலட்சியம் 

ஆகியவற்றிலிருந்து உருவான அந்த மகிழ்ச்சி, 
அறியாளம முளறயில் இருப்பதாகக் கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
யத3க்3ஹர yad agre यिगे्र

சா1னுப3ன்ஹத4ச1 * chānubandhe cha * चानजबन्नधे च *

ஸுக2ம் sukhaṁ सजखां
ஹமாஹனமாத்1மன: | mohanam ātmanaḥ | मोहनमात्मन: |

நித்3ராலஸ்யப்1ரமாஹதா3
த்1த2ம் *

nidrālasya-
pramādotthaṁ *

ननद्रालस्यप्रमािोत्थां *

த1த்1தா1மஸமுதா3ஹ்ரு
த1ம் ||

tat tāmasam udāhṛitam 
||

तत्तामसमजिाहृतम ् ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 39



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 40

na tad asti pṛithivyāṁ vā divi deveṣhu vā punaḥ |

sattvaṁ prakṛiti-jair muktaṁ yad ebhiḥ syāt tribhir 
guṇaiḥ ||40||

ந த1த3ஸ்தி1 ப்1ருதி2வ்யாம் வா தி3வி ஹத3ஹவஷு 
வா பு1ன: |

ஸத்1த்1வம் ப்1ரக்1ருதி1ளஜர்முக்1த1ம் யஹத3பி4: 
ஸ்யாத்1த்1ரிபி4ர்கு3ளண: ||40||

न तिश्स्त पगृथव्याां वा दिवव िेवेषज वा पजन: |
सत्त्वां प्रकृनतर्मैजकु्तां यिेमभ: स्याश्त्त्रमभगजणु:ै || 40||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 40

na—no; tat—that; 
asti—exists; pṛithivyām—on earth; 
vā—or; 
divi—the higher celestial abodes; 
deveṣhu—amongst the celestial gods; 
vā—or; punaḥ—again; 
sattvam—existence; 
prakṛiti-jaiḥ—born of material nature; 
muktam—liberated; 
yat—that; 
ebhiḥ—from the influence of these; 
syāt—is; tribhiḥ—three; 
guṇaiḥ—modes of material nature

ந--—இல்ளல; தத்—--அது; 
அஸ்தி--—இருக்கிறது; 
ப்ரிதிவ்யாம்—--பூமியில்; 
வா--—அல்லது;
திவி--உயர்ந்த ஹதவஹலாக இருப்பிைங்கள்; 
ஹதஹவஷு--—ஹதவர்கைில்; 
வா--—அல்லது; 
புனஹ----மீண்டும்; 
ஸத்வம்--—இருத்தல்; 
ப்ரக்ருதி—ளஜஹி-----ஜை இயற்ளகயில் 
பிறந்தது; 
முக்தம்--—விடுைபட்ை; யத்--—அந்த; 
ஏபிஹி--—இவற்றின் தாக்கத்திலிருந்து; 
ஸ்யாத்—--ஆகும்;
த்ரிபிஹி---மூன்று; 
குளணஹி----சபாருள் இயற்ளகயின்
முளறகள்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 40

No living being on earth or the higher celestial abodes of this 
material realm is free from the influence of these three modes of 

nature.

பூமியில் உள்ை எந்த உயிரினமும் அல்லது இந்த 
ஜைப்சபாருள் துளறயின் உயர்ந்த ஹதவஹலாக 

இருப்பிைங்களும் இந்த மூன்று இயற்ளக முளறகைின் 
ஆற்றலலிருந்து விடுபைவில்ளல.



Tamil English Sanskrit
ந த1த3ஸ்தி1 na tad asti न तिश्स्त

ப்1ருதி2வ்யாம் வா * pṛithivyāṁ vā * पगृथव्याां वा *
தி3வி ஹத3ஹவஷு divi deveṣhu दिवव िेवेषज

வா பு1ன: | vā punaḥ | वा पजन: |
ஸத்1த்1வம் sattvaṁ सत्त्वां

ப்1ரக்1ருதி1ளஜர்முக்1த1ம் 
* prakṛiti-jair muktaṁ * प्रकृनतर्मैजकु्तां *

யஹத3பி4: yad ebhiḥ यिेमभ:
ஸ்யாத்1த்1ரிபி4ர்கு3ளண: 

|| syāt tribhir guṇaiḥ || स्याश्त्त्रमभगजणु:ै ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 40



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 41

brāhmaṇa-kṣhatriya-viśhāṁ śhūdrāṇāṁ cha parantapa |
karmāṇi pravibhaktāni svabhāva-prabhavair guṇaiḥ 

||41||

ப்3ராஹ்மணக்ஷத்1ரியவிஶாம் ஶூத்3ராணாம் 
ச1 ப1ரந்த1ப1 |

க1ர்மாணி ப்1ரவிப4க்1தா1நி 
ஸ்வபா4வப்1ரப4ளவர்கு3ளண: ||41||

ब्राह्मणक्षत्रत्रयववशाां शूद्राणाां च परन्नतप |
कमाुणण प्रववभक्तानन स्वभावप्रभवैगजणु:ै || 41||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 41

brāhmaṇa—of the priestly class; 
kṣhatriya—the warrior and 
administrative class; 
viśhām—the mercantile and farming 
class; 
śhūdrāṇām—of the worker class; 
cha—and; 
parantapa—Arjun, subduer of the 
enemies; karmāṇi—duties; 
pravibhaktāni—distributed; 
svabhāva-prabhavaiḥ-guṇaiḥ—work 
based on one’s nature and guṇas

ப்ராஹ்மண--—புஹராகித வகுப்பு; 
க்ஷத்ரிய--—வரீர் மற்றும் நிர்வாக 
வகுப்பு; 
விஶாம்----வணிக வகுப்பு மற்றும் 
விவசாய வகுப்பு; 
ஶூத்ராணாம்----சதாழிலாைர் வகுப்பு; 
ச--—மற்றும்; 
பரந்தப—அர்ஜுனன், எதிரிகளை 
அடிபணியச் சசய்பவர்; 
கர்மாணி--—கைளமகள்; 
ப்ரவிபக்தானி--—பகிர்ந்தைிக்கப்பட்ை; 
ஸ்வபாவ-ப்ரபளவஹி-குளணஹி:----
ஒருவரது இயல்பு மற்றும் 
குணங்களை அடிப்பளையாகக் 
சகாண்ை ஹவளல.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 41

The duties of the Brahmins, Kshatriyas, Vaishyas, and 
Shudras—are distributed according to their qualities, in 

accordance with their guṇas (and not by birth).

ப்ராஹ்மணர்கள், க்ஷத்திரியர்கள், ளவசியர்கள் 
மற்றும் ஶூத்திரர்கைின் கைளமகள்-அவர்கைின் 

குணங்களுக்கு ஏற்ப, (பிறப்பால் அல்ல) 
பகிர்ந்தைிக்கப்படுகின்றன.



Tamil English Sanskrit

ப்3ராஹ்மணக்ஷத்1ரியவி
ஶாம் *

brāhmaṇa-kṣhatriya-
viśhāṁ *

ब्राह्मणक्षत्रत्रयववशाां *

ஶூத்3ராணாம் ச1 śhūdrāṇāṁ cha शूद्राणाां च
ப1ரந்த1ப1 | Parantapa | परन्नतप |
க1ர்மாணி karmāṇi कमाुणण

ப்1ரவிப4க்1தா1நி * pravibhaktāni  * प्रववभक्तानन *

ஸ்வபா4வப்1ரப4ளவர்கு3

ளண: ||
svabhāva-prabhavair 

guṇaiḥ ||
स्वभावप्रभवैगजणु:ै ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 41



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 42

śhamo damas tapaḥ śhauchaṁ kṣhāntir ārjavam eva cha |

jñānaṁ vijñānam āstikyaṁ brahma-karma svabhāva-jam 
||42||

ஶஹமா த3மஸ்த1ப1: சஶௌச1ம் க்ஷாந்தி1ரார்ஜவஹமவ 
ச1 |

ஞானம் விஞ்ஞானமாஸ்தி1க்1யம் ப்3ரஹ்மக1ர்ம 
ஸ்வபா4வஜம் ||42||

शमो िमस्तप: शौचां क्षाश्न्नतरार्वुमेव च |
ज्ञानां ववज्ञानमाश्स्तक्यां ब्रह्मकम ुस्वभावर्म ् || 42||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 42

śhamaḥ—tranquility; 
damaḥ—restraint;  tapaḥ—austerity; 
śhaucham—purity; 
kṣhāntiḥ—patience; 
ārjavam—integrity; 
eva—certainly; cha—and; 
jñānam—knowledge; 
vijñānam—wisdom; āstikyam—belief 
in a hereafter; brahma—of the priestly 
class; karma—work; 
svabhāva-jam—born of one’s intrinsic 
qualities

ஶமஹ--—அளமதி; 
தமஹ---—கட்டுப்பாடு; 
தபஹ--—துறவு;
சஶௌசம்---—தூய்ளம 
க்ஷாந்திஹி:---- சபாறுளம; 
ஆர்ஜவம்—--ஹநர்ளம; 
ஏவ-—நிச்சயமாக; 
ச—--மற்றும்; 
ஞானம்—--அறிவு; 
விஞ்ஞானம்--—ஞானம்; 
ஆஸ்திக்யம்--—மறுளமயில் 
நம்பிக்ளக; 
ப்ரஹ்ம—--ஆசாரியர் வகுப்பின்; 
கர்ம--—ஹவளல; 
ஸ்வபாவ-ஜம்---ஒருவரின் உள்ைார்ந்த 
குணங்கைால் பிறந்தது..



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 42

Tranquility, restraint, austerity, purity, patience, integrity, 
knowledge, wisdom, and belief in a hereafter—these are the 

intrinsic qualities of work for Brahmins.

அளமதி, கட்டுப்பாடு, துறவு, தூய்ளம, சபாறுளம, 
ஹநர்ளம, அறிவு, ஞானம் மற்றும் மறுளமயில் 
நம்பிக்ளக - இளவ ப்ராஹ்மணர்களுக்கான

பணியின் உள்ைார்ந்த குணங்கள்.



Tamil English Sanskrit
ஶஹமா Śhamo शमो

த3மஸ்த1ப1: * damas tapaḥ * िमस्तप: *
சஶௌச1ம் śhauchaṁ शौचां

க்ஷாந்தி1ரார்ஜவஹமவ 
ச1 |

kṣhāntir ārjavam eva 
cha |

क्षाश्न्नतरार्वुमेव च |
ஞானம் jñānaṁ ज्ञानां

விஞ்ஞானமாஸ்தி1க்1யம் 
* vijñānam āstikyaṁ * ववज्ञानमाश्स्तक्यां *

ப்3ரஹ்மக1ர்ம brahma-karma ब्रह्मकमु
ஸ்வபா4வஜம் || svabhāva-jam || स्वभावर्म ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 42



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 43

śhauryaṁ tejo dhṛitir dākṣhyaṁ yuddhe chāpy 
apalāyanam |

dānam īśhvara-bhāvaśh cha kṣhātraṁ karma svabhāva-
jam ||43||

சஶௌர்யம் ஹத1ஹஜா த்4ருதி1ர்தா3க்ஷ்யம் 
யுத்3ஹத4 சா1ப்யப1லாயனம் |

தா3னமீஶ்வரபா4வஶ்ச1 க்ஷாத்1ரம் க1ர்ம ஸ்வபா4வஜம் 
||43||

शौय ंतेर्ो धनृतिाुक्ष्यां यजद्धे चाप्यपलायनम ् |
िानमीश्वरभावश्च क्षात्रां कम ुस्वभावर्म ्|| 43||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 43

śhauryam—valor; tejaḥ—strength; 
dhṛitiḥ—fortitude; 
dākṣhyam yuddhe—skill in weaponry; 
cha—and; api—also; 
apalāyanam—not fleeing; 
dānam—large-heartedness;
īśhvara—leadership; 
bhāvaḥ—qualities; cha—and; 
kṣhātram—of the warrior and 
administrative class; 
karma—work; 
svabhāva-jam—born of one’s intrinsic 
qualities

சஶௌர்யம்--—வரீம்; 
ஹதஜஹ----வலிளம; 
த்ரிதிஹி:----—உறுதி; 
தாக்ஷ்யம் யுத்ஹத---—ஆயுதத் திறளம; 
ச---—மற்றும்; 
அபி--—ஹமலும்; 
அபலாயனம்---—ஹபாரிலிருந்து 
பின்வாங்காத மன உறுதி; 
தானம்--—அறம் சசய்வதில் 
சபருந்தன்ளம; 
ஈஸ்வர—--தளலளமஹயற்று நைத்தும்;
பாவஹ—--இயல்பு; 
ச--—மற்றும்; 
க்ஷாத்ரம்—--வரீர் மற்றும் நிர்வாக 
வர்க்கத்தின்; 
கர்ம--—ஹவளல; 
ஸ்வபாவ—ஜம்-----ஒருவரின் உள்ைார்ந்த 
குணங்கைால் பிறந்தது



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 43

Valor, strength, fortitude, skill in weaponry, resolve never 
to retreat from battle, large-heartedness in charity, and 

leadership abilities, these are the natural qualities of work 
for Kshatriyas.

வரீம், வலிளம, துணிவு, ஆயுதத் திறளம, 
ஹபாரிலிருந்து பின்வாங்காத மன உறுதி, அறம் 
சசய்வதில் சபருந்தன்ளம, தளலளமத் திறன் 

இளவஹய க்ஷத்திரியர்களுக்கு ஹவளல சசய்யும் 
இயல்பு.



Tamil English Sanskrit
சஶௌர்யம் śhauryaṁ शौयं
ஹத1ஹஜா Tejo तेर्ो

த்4ருதி1ர்தா3க்ஷ்யம் * dhṛitir dākṣhyaṁ * धनृतिाुक्ष्यां *
யுத்3ஹத4 Yuddhe यजद्धे

சா1ப்யப1லாயனம் | chāpy apalāyanam | चाप्यपलायनम ्|
தா3னமீஶ்வரபா4வஶ்ச1 *

dānam īśhvara-bhāvaśh 
cha *

िानमीश्वरभावश्च *

க்ஷாத்1ரம் kṣhātraṁ क्षात्रां
க1ர்ம karma कमु

ஸ்வபா4வஜம் || svabhāva-jam || स्वभावर्म ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 43



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 44

kṛiṣhi-gau-rakṣhya-vāṇijyaṁ vaiśhya-karma svabhāva-
jam |

paricharyātmakaṁ karma śhūdrasyāpi svabhāva-jam 
||44||

க்1ருஷிசகௌ3ரக்ஷ்யவாணிஜ்யம் ளவஶ்யக1ர்ம 
ஸ்வபா4வஜம் |

ப1ரிச1ர்யாத்1மக1ம் க1ர்ம 
ஶூத்1ரஸ்யாபி1 ஸ்வபா4வஜம் ||44||

कृवषगौरक्ष्यवाणणज्यां वैश्यकम ुस्वभावर्म ्|
पररचयाुत्मकां  कम ुशूद्रस्यावप स्वभावर्म ्|| 44||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 44

kṛiṣhi—agriculture; 
gau-rakṣhya—dairy farming; 
vāṇijyam—commerce; 
vaiśhya—of the mercantile and farming 
class; karma—work; 
svabhāva-jam—born of one’s intrinsic 
qualities; 
paricharyā—serving through work; 
ātmakam—natural; 
karma—duty; 
śhūdrasya—of the worker class; api—and; 
svabhāva-jam—born of one’s intrinsic 
qualities

க்ருஷி---—விவசாயம்; 
சகௌ-ரக்ஷ்ய--—பால்பண்ளண; 
வாணிஜ்யம்--—வணிகம்; 
ளவஶ்ய—--வணிகர் மற்றும் விவசாய 
வர்க்கத்தினரின்; 
கர்ம--—ஹவளல; 
ஸ்வபாவ-ஜம்-—ஒருவரின் உள்ைார்ந்த 
குணங்கைால் பிறந்தது;
பரிசர்யா--—பணியின் மூலம் ஹசளவ
சசய்வது; 
ஆத்மகம்--—இயல்பான; 
கர்ம--—கைளம; 
ஶூத்ரஸ்ய—சதாழிலாைர் 
வர்க்கத்தினரின்; அபி--—மற்றும்; 
ஸ்வபாவ-ஜம்----ஒருவரின் உள்ைார்ந்த 
குணங்கைால் பிறந்தது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 44

Agriculture, dairy farming, and commerce are the natural works 
for those with the qualities of Vaishyas. Serving through work is 

the natural duty for those with the qualities of Shudras.

விவசாயம், பால் பண்ளண மற்றும் வணிகம் ஆகியளவ 
ளவசியர்கைின் குணங்களைக் சகாண்ை இயற்ளக
ஹவளலகள். பணியின் மூலம் ஹசளவ சசய்வது
ஶூத்திரர்கைின் குணங்களைக் சகாண்ைவர்கைின் 

இயல்பான கைளமயாகும்.



Tamil English Sanskrit

க்1ருஷிசகௌ3ரக்ஷ்யவாணி
ஜ்யம் *

kṛiṣhi-gau-rakṣhya-
vāṇijyaṁ *

कृवषगौरक्ष्यवाणणज्यां *

ளவஶ்யக1ர்ம vaiśhya-karma वैश्यकमु
ஸ்வபா4வஜம் | svabhāva-jam | स्वभावर्म ्|

ப1ரிச1ர்யாத்1மக1ம் paricharyātmakaṁ पररचयाुत्मकां
க1ர்ம * Karma * कम ु*

ஶூத்1ரஸ்யாபி1 Śhūdrasyāpi शूद्रस्यावप
ஸ்வபா4வஜம் || svabhāva-jam || स्वभावर्म ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 44



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 45

sve sve karmaṇy abhirataḥ sansiddhiṁ labhate naraḥ |

sva-karma-nirataḥ siddhiṁ yathā vindati tach chhṛiṇu 
||45||

ஸ்ஹவ ஸ்ஹவ க1ர்மண்யபி4ரத1: ஸம்ஸித்3தி4ம் 
லப4ஹத1 நர: |

ஸ்வக1ர்மனிரத1: ஸித்3தி4ம் 
யதா2வின்த3தி1த1ச்1ச்2ருணு ||45||

स्वे स्वे कमणु्यमभरत: सांमसद्गधां लभते नर: |
स्वकमनुनरत: मसद्गधां यथा ववन्निनत तच्छृणज || 45||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 45

sve sve—respectively; 
karmaṇi—work; 
abhirataḥ—fulfilling; 
sansiddhim—perfection; 
labhate—achieve; 
naraḥ—a person; 
sva-karma—to one’s own prescribed 
duty; nirataḥ—engaged; 
siddhim—perfection; 
yathā—as; vindati—attains; 
tat—that; śhṛiṇu—hear

ஸ்ஹவஸ்ஹவ--—முளறஹய;
கர்மணி—--ஹவளல;
அபிரதஹ---—
நிளறஹவற்றுவதன்மூலம்; 
ஸன்ஸித்திம்--—முழுளமளய;
லபஹத—--அளைவர்; 
நரஹ--—ஒரு நபர்; 
ஸ்வகர்மா---—ஒருவருக்கு 
விதிக்கப்பட்ை கைளமகளை; 
நிரதஹ--—நிளறஹவற்றுவதன் மூலம்; 
ஸித்திம்--—முழுளமளய; 
யதா----எவ்வாறு; 
விந்ததி--—அளைகிறார்; 
தத்--— அளத; 
ஶ்ரிணு--—ஹகள்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 45

By fulfilling their duties, born of their innate qualities, human 
beings can attain perfection. Now hear from Me how one can 

become perfect by discharging one’s prescribed duties.

மனிதர்கள் தங்கள் உள்ைார்ந்த குணங்கைால் பிறந்த 
தங்கள் கைளமகளை நிளறஹவற்றுவதன் மூலம், 
முழுளமளய அளைய முடியும். ஒருவருக்கு 

விதிக்கப்பட்ை கைளமகளை நிளறஹவற்றுவதன் மூலம் 
ஒருவர் எவ்வாறு பரிபூரணமாக முடியும் என்பளத 

இப்ஹபாது என்னிைம் ஹகள்.



Tamil English Sanskrit

ஸ்ஹவ ஸ்ஹவ sve sve स्वे स्वे
க1ர்மண்யபி4ரத1: * karmaṇy abhirataḥ * कमणु्यमभरत: *
ஸம்ஸித்3தி4ம் sansiddhiṁ सांमसद्गधां
லப4ஹத1நர: | labhate naraḥ | लभते नर: |

ஸ்வக1ர்மனிரத1: sva-karma-nirataḥ स्वकमनुनरत:
ஸித்3தி4ம் * siddhiṁ * मसद्गधां *

யதா2வின்த3தி1 yathā vindati यथा ववन्निनत
த1ச்1ச்2ருணு || tach chhṛiṇu || तच्छृणज ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 45



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 46

yataḥ pravṛittir bhūtānāṁ yena sarvam idaṁ tatam |

sva-karmaṇā tam abhyarchya siddhiṁ vindati mānavaḥ 
||46||

யத1: ப்1ரவ்ருத்1தி1ர்பூ4தா1னாம் ஹயன ஸர்வமித3ம் 
த1த1ம் |

ஸ்வக1ர்மணா த1மப்4யர்ச்1ய ஸித்3தி4ம் 
வின்த3தி1மானவ: ||46||

यत: प्रववृत्तभूतुानाां येन सवमुमिां ततम ्|
स्वकमणुा तमभ्यच्य ुमसद्गधां ववन्निनत मानव: || 46||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 46

yataḥ—from whom; 
pravṛittiḥ—have come into being; 
bhūtānām—of all living entities; 
yena—by whom; 
sarvam—all; 
idam—this; 
tatam—pervaded; 
sva-karmaṇā—by one’s natural 
occupation; tam—him; 
abhyarchya—by worshipping; 
siddhim—perfection; 
vindati—attains; 
mānavaḥ—a person

யதஹ--—யாரிைமிருந்து; 
ப்ரவ்ரித்தஹி----
பளைக்கப்பட்டிருக்கின்றன; 
பூதானம்--—எல்லா உயிரினங்கள்-; 
ஹயன--—யாரால்; 
ஸர்வம்--—அளனத்தும்; 
இதம்—--இந்த; 
ததம்----வியாபித்திருக்கிறஹதா; 
ஸ்வ-கர்மணா--—ஒருவருளைய 
இயற்ளகயான ஹவளலயின் மூலம்; 
தம்--—அவளர; 
அப்யர்ச்ய—--வழிபாட்டினால்; 
ஸித்திம்---முழுளமளய;
விந்ததி--—அளைகிறார்; 
மானவஹ----ஒரு நபர்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 46

By performing one’s natural occupation, one worships the 
Creator from whom all living entities have come into being, and 

by whom the whole universe is pervaded. By such performance of 
work, a person easily attains perfection.

ஒருவரின் இயற்ளகயான சதாழிளலச் சசய்வதன் மூலம், 
எல்லா உயிரினங்களும் யாரிைமிருந்து ஹதான்றியஹதா, 

யாரால் முழுப் பிரபஞ்சமும் வியாபித்திருக்கிறஹதா, அந்த 
பளைப்பாைிளய ஒருவர் வணங்குகிறார். அத்தளகய 

ஹவளலயின் மூலம், ஒரு நபர் முழுளமளய அளைகிறார்.



Tamil English Sanskrit

யத1: yataḥ यत:
ப்1ரவ்ருத்1தி1ர்பூ4தா1னாம் * pravṛittir bhūtānāṁ * प्रववृत्तभूतुानाां *

ஹயன yena येन
ஸர்வமித3ம் த1த1ம் | sarvam idaṁ tatam | सवमुमिां ततम ्|

ஸ்வக1ர்மணா sva-karmaṇā स्वकमणुा
த1மப்4யர்ச்1ய * tam abhyarchya * तमभ्यच्य ु*

ஸித்3தி4ம் siddhiṁ मसद्गधां
வின்த3தி1மானவ: || vindati mānavaḥ || ववन्निनत मानव: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 46



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 47

śhreyān swa-dharmo viguṇaḥ para-dharmāt sv-
anuṣhṭhitāt |

svabhāva-niyataṁ karma kurvan nāpnoti kilbiṣham ||47||

ஶ்ஹரயான்ஸ்வத4ர்ஹமா விகு3ண: 
ப1ரத4ர்ஹமாத்1ஸ்வனுஷ்டி2தா1த்1 |

ஸ்வபா4வநியத1ம் க1ர்ம 
கு1ர்வன்னாப்1ஹனாதி1 கி1ல்பி3ஷம் ||47||

शे्रयान्नस्वधमो ववगजण: परधमाुत्स्वनजश्ष्टठतात ् |
स्वभावननयतां कम ुकज वनु्ननाप्नोनत क्रकश्ल्बषम ्|| 47||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 47

śhreyān—better; 
swa-dharmaḥ—one’s own prescribed 
occupational duty; 
viguṇaḥ—imperfectly done; 
para-dharmāt—than another’s 
dharma; 
su-anuṣhṭhitāt—perfectly done; 
svabhāva-niyatam—according to one’s 
innate nature; 
karma—duty; 
kurvan—by performing; 
na āpnoti—does not incur; 
kilbiṣham—sin

ஶ்ஹரயான்--—ஹமலானது; 
ஸ்வ-தர்மஹ---ஒருவரது 
பரிந்துளரக்கப்பட்ை சதாழில் 
கைளமகளை; 
விகுணஹ-—தவறாகச் சசய்வது;
பர-தர்மாத்—மற்சறாருவரின் 
தர்மத்ளத; 
ஸு-அனுஷ்டிதாத்--—சரியாகச் 
சசய்வளதவிை; 
ஸ்வபாவ-நியதம்--—ஒருவருளைய
உள்ைார்ந்த இயல்பின்படி; 
கர்ம—--கைளமளய; 
குர்வன்—-சசயல்படுத்துவது; 
ந ஆப்ஹனாதி—அளையாது; 
கில்பிஷம்—பாவத்ளத



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 47

It is better to do one’s own dharma, even though imperfectly, 
than to do another’s dharma, even though perfectly. By doing 

one’s innate duties, a person does not incur sin.

பிறருளைய தர்மத்ளதச் சரியாகச் சசய்வளதவிை, தன் 
தர்மத்ளதத் தவறாகச் சசய்வது ஹமலானது. மனிதன் தன் 

இயல்பார்ந்த கைளமகளைச் சசய்து பாவத்ளதச்
சம்பாதிப்பதில்ளல.



Tamil English Sanskrit

ஶ்ஹரயான்ஸ்வத4ர்ஹமா śhreyān swa-dharmo शे्रयान्नस्वधमो
விகு3ண: * viguṇaḥ * ववगजण: *

ப1ரத4ர்ஹமாத்1ஸ்வனுஷ்டி
2தா1த்1 |

para-dharmāt sv-
anuṣhṭhitāt |

परधमाुत्स्वनजश्ष्टठतात ्|

ஸ்வபா4வநியத1ம் svabhāva-niyataṁ स्वभावननयतां
க1ர்ம * karma * कम ु*

கு1ர்வன்னாப்1ஹனாதி1 kurvan nāpnoti कज वनु्ननाप्नोनत
கி1ல்பி3ஷம் || Kilbiṣham || क्रकश्ल्बषम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 47



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 48

saha-jaṁ karma kaunteya sa-doṣham api na tyajet |

sarvārambhā hi doṣheṇa dhūmenāgnir ivāvṛitāḥ ||48||

ஸஹஜம் க1ர்ம சகௌ1ந்ஹத1ய ஸஹதா3ஷமபி1 ந 
த்1யஹஜத்1 |

ஸர்வாரம்பா4 ஹி ஹதா3ஹஷண 
தூ4ஹமனாக்3நிரிவாவ்ருதா1: ||48||

सहर्ां कम ुकौन्नतेय सिोषमवप न त्यरे्त ्|
सवाुरम्भा दह िोषेण धूमेनाश्वनररवावतृा: || 48||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 48

saha-jam—born of one’s nature; 
karma—duty; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
sa-doṣham—with defects; 
api—even if; 
na tyajet—one should not abandon; 
sarva-ārambhāḥ—all endeavors; 
hi—indeed; 
doṣheṇa—with evil; 
dhūmena—with smoke; 
agniḥ—fire; 
iva—as; āvṛitāḥ—veiled

ஸஹ-ஜம்—--ஒருவருளைய 
இயல்பில் பிறக்கும்; 
கர்ம--—கைளமகைில்; 
சகௌந்ஹதய—--குந்தியின் மகன்
அர்ஜுன\ன்; 
ஸ-ஹதாஷம்---—குளறகளைக் 
கண்ைாலும்; 
அபி---—கூை; 
ந த்யஹஜத்--—ளகவிைக்கூைாது; 
ஸர்வ---ஆரம்பாஹா--—அளனத்து
முயற்சிகளும்; 
ஹி—--உண்ளமயில்;
ஹதாஹஷண—---குளறகைால்; 
தூஹமன----—புளகயால்; 
அக்னிஹி---—சநருப்பு; இவ--— ஹபால்; 
ஆவ்ரிதாஹா---—மளறக்கப்படுவது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 48

One should not abandon duties born of one’s nature, even if one 
sees defects in them, O son of Kunti. Indeed, all endeavors are 

veiled by some evil, as fire is by smoke.

குந்தியின் மகஹன, ஒருவன் தன் இயல்பில் பிறக்கும் 
கைளமகைில் குளறகளைக் கண்ைாலும் ளகவிைக் 

கூைாது. உண்ளமயில், புளகயால் சநருப்பு
மளறக்கப்படுவது ஹபால அளனத்து முயற்சிகளும் 
கைளமகளும் குளறகைால் மளறக்கப்படுகின்றன,



Tamil English Sanskrit

ஸஹஜம் saha-jaṁ सहर्ां
க1ர்ம சகௌ1ந்ஹத1ய * karma kaunteya * कम ुकौन्नतेय *

ஸஹதா3ஷமபி1 sa-doṣham api सिोषमवप
ந த்1யஹஜத்1 | na tyajet | न त्यरे्त ्|

ஸர்வாரம்பா4ஹி sarvārambhā hi सवाुरम्भा दह
ஹதா3ஹஷண * doṣheṇa * िोषेण *

தூ4ஹமனாக்3நிரிவாவ்ருதா
1: ||

dhūmenāgnir ivāvṛitāḥ 
||

धूमेनाश्वनररवावतृा: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 48



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 49

asakta-buddhiḥ sarvatra jitātmā vigata-spṛihaḥ |

naiṣhkarmya-siddhiṁ paramāṁ 
sannyāsenādhigachchhati ||49||

அஸக்1த1புத்3தி4: ஸர்வத்1ர ஜிதா1த்1மா 
விக3த1ஸ்ப்1ருஹ: |

ளநஷ்க1ர்ம்யஸித்3தி4ம் ப1ரமாம் 
ஸன்யாஹஸனாதி4க3ச்1ச2தி1 ||49||

असक्तबजद्गध: सवतु्र श्र्तात्मा ववगतस्पहृ: |
नैष्टकम्यमुसद्गधां परमाां सन्नन्नयासेनागधगच्छनत || 49||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 49

asakta-buddhiḥ—those whose intellect 
is unattached; 
sarvatra—everywhere; 
jita-ātmā—who have mastered their 
mind; 
vigata-spṛihaḥ—free from desires; 
naiṣhkarmya-siddhim—state of 
actionlessness; 
paramām—highest; 
sanyāsena—by the practice of 
renunciation; 
adhigachchhati—attain

அஸக்த-புத்திஹி----பற்றற்ற புத்தி 
உளையவர்கள்; 
ஸர்வத்ர--—எல்லா இைங்கைிலும்; 
ஜித-ஆத்மா--—தங்கள் மனளத 
சவன்றவர்கள்; 
விகத-ஸ்ப்ருஹஹ--—
ஆளசகைிலிருந்து விடுபட்ைவர்; 
ளநஷ்கர்ம்ய-ஸித்திம்---—சசயலற்ற 
நிளலளய அளைந்து; 
பரமாம்—உயர்ந்த; 
ஸன்யாஹஸன---—துறவுப் 
பயிற்சியால்; 
அதிகச்சதி----அளைகிறார்கை



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 49

Those whose intellect is unattached everywhere, who have 
mastered the mind, and are free from desires by the practice of 

renunciation, attain the highest perfection of freedom from 
action.

புத்தி எங்கும் பற்றுதல் அற்று, மனளதக் கட்டுப்படுத்தி, 
துறவுப் பயிற்சியால் ஆளசகைிலிருந்து விடுபட்ைவர்கள், 

சசயலில் இருந்து விடுதளல சபறும் உயர்ந்த
பரிபூரணத்ளத அளைகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

அஸக்1த1புத்3தி4: asakta-buddhiḥ असक्तबजद्गध:
ஸர்வத்1ர * sarvatra * सवतु्र *

ஜிதா1த்1மா jitātmā श्र्तात्मा
விக3த1ஸ்ப்1ருஹ: | vigata-spṛihaḥ | ववगतस्पहृ: |

ளநஷ்க1ர்ம்யஸித்3தி4ம் naiṣhkarmya-siddhiṁ नैष्टकम्यमुसद्गधां
ப1ரமாம் * paramāṁ * परमाां *

ஸன்யாஹஸனாதி4க3ச்1ச2

தி1 ||
Sannyāsenādhigachchha

ti ||
सन्नन्नयासेनागधगच्छनत ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 49



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 50

siddhiṁ prāpto yathā brahma tathāpnoti nibodha me |

samāsenaiva kaunteya niṣhṭhā jñānasya yā parā ||50||

ஸித்3தி4ம் ப்1ராப்1ஹதா1யதா2 ப்3ரஹ்ம 
த1தா2ப்1ஹனாதி1 நிஹபா3த4ஹம |

ஸமாஹஸளனவ சகௌ1ன்ஹத1ய நிஷ்ைா2ஞானஸ்ய 
யா ப1ரா ||50||

मसद्गधां प्राप्तो यथा ब्रह्म तथाप्नोनत ननबोध मे |
समासेनैव कौन्नतेय ननष्टठा ज्ञानस्य या परा || 50||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 50

siddhim—perfection; 
prāptaḥ—attained; 
yathā—how; 
brahma—Brahman; 
tathā—also; 
āpnoti—attain; 
nibodha—hear; 
me—from me; samāsena—briefly; 
eva—indeed; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
niṣhṭhā—firmly fixed; 
jñānasya—of knowledge; 
yā—which; parā—transcendental

ஸித்திம்—--முழுளமளய; 
ப்ராப்தஹ— அளைந்த ஒருவர்; 
யதா--—எப்படி; 
ப்ரஹ்ம---—ப்ரஹ்மன்; 
ததா--—ஹமலும்; 
ஆப்ஹனாதி----அளைய முடியும்; 
நிஹபாத—--ஹகள்; 
ஹம---என்னிைமிருந்து; 
ஸமாஹஸன--—சுருக்கமாக; 
ஏவ—--உண்ளமயில்; 
சகௌந்ஹதய--—குந்தியின் மகன்
அர்ஜுனன்; நிஷ்ைா--—உறுதியாக 
நிளலத்திருப்பது; 
ஞானஸ்ய—--அறிவில்; 
யா—--எது;
பரா—--ஆழ்நிளல.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 50

Hear from Me briefly, O Arjun, and I shall explain how one, who 
has attained perfection (of cessation of actions), can also attain 

Brahman by being firmly fixed in transcendental knowledge.

ஓ அர்ஜுனா, என்னிைமிருந்து சுருக்கமாக ஹகள், 
முழுளமளய (சசயல்களை நிறுத்துதல்) அளைந்த 

ஒருவர், ஆழ்நிளல அறிவில் உறுதியாக 
நிளலத்திருப்பதன் மூலம் எப்படி ப்ரஹ்மத்ளத அளைய 

முடியும் என்பளத நான் விைக்குகிஹறன்.



Tamil English Sanskrit
ஸித்3தி4ம் ப்1ராப்1ஹதா1 siddhiṁ prāpto मसद्गधां प्राप्तो

யதா2ப்3ரஹ்ம * yathā brahma * यथा ब्रह्म *

த1தா2ப்1ஹனாதி1 tathāpnoti तथाप्नोनत
நிஹபா3த4ஹம | nibodha me | ननबोध मे |

ஸமாஹஸளனவ samāsenaiva समासेनैव
சகௌ1ன்ஹத1ய * kaunteya  * कौन्नतेय *

நிஷ்ைா2 niṣhṭhā ननष्टठा
ஞானஸ்ய jñānasya ज्ञानस्य
யா ப1ரா || yā parā || या परा ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 50



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 51

buddhyā viśhuddhayā yukto dhṛityātmānaṁ niyamya cha |

śhabdādīn viṣhayāns tyaktvā rāga-dveṣhau vyudasya cha 
||51||

பு3த்3த்4யா விஶுத்3த4யா யுக்1ஹதா1த்4ருத்1யாத்1மானம் 
நியம்ய ச1 |

ஶப்3தா3தீ3ன்விஷயாம்ஸ்த்3யக்1த்1வா ராக3த்3ஹவசஷௌ 
வ்யுத3ஸ்ய ச1 ||51||

बजद्ध्या ववशजद्धया यजक्तो धतृ्यात्मानां ननयम्य च |
शब्िािीश्न्नवषयाांस्त्यक्त्वा रागद्वेषौ व्यजिस्य च || 51||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 52

vivikta-sevī laghv-āśhī yata-vāk-kāya-mānasaḥ |

dhyāna-yoga-paro nityaṁ vairāgyaṁ samupāśhritaḥ 
||52||

விவிக்1த1ஹஸவ ீலக்4வாஶ ீயத1வாக்1கா1யமானஸ:|
த்4யானஹயாக3ப1ஹரா நித்1யம் ளவராக்3யம் 

ஸமுபா1ஶ்ரித1: ||52||

ववववक्तसेवी लघ्वाशी यतवाक्कायमानस: |
ध्यानयोगपरो ननत्यां वैरावयां समजपागश्रत: || 52||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 53

ahankāraṁ balaṁ darpaṁ kāmaṁ krodhaṁ parigraham |

vimuchya nirmamaḥ śhānto brahma-bhūyāya kalpate 
||53||

அஹம்கா1ரம் ப3லம் த3ர்ப1ம் கா1மம் க்1ஹராத4ம்
ப1ரிக்3ரஹம் |

விமுச்1ய நிர்மம: ஶான்ஹதா1 ப்3ரஹ்மபூ4யாய 
க1ல்ப1ஹத1 ||53||

अहङ्कारां बलां िप ंकामां िोधां पररग्रहम ्|
ववमजच्य ननममु: शान्नतो ब्रह्मभयूाय कल्पते || 53||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 51

buddhyā—intellect; viśhuddhayā—
purified; yuktaḥ—endowed with; 
dhṛityā—by determination; 
ātmānam—the self; niyamya—
restraining; cha—and; śhabda-ādīn 
viṣhayān—sound and other objects of 
the senses; tyaktvā—abandoning; 
rāga-dveṣhau—attachment and 
aversion; vyudasya—casting aside; 
cha—and

புத்யா—--புத்தி; விஶுத்தயா--—
புனிதப்படுத்தப்பட்ை; யுக்தஹ---—
அருைப்பட்ை; த்ரித்யா--—உறுதியால்; 
ஆத்மானம்—--தன்ளன; நியம்ய--—
தடுத்தல்; ச--—மற்றும்; ஶப்த-ஆதின் 
விஷாயன்---—ஒலி மற்றும் 
புலன்கைின் பிற சபாருள்கள்; 
த்யக்த்வா--—ளகவிடுதல்; ராக-
த்ஹவசஷௌ---—பற்றுதல் மற்றும்
சவறுப்ளப; வ்யுதஸ்ய—-- ஒதுக்கி 
தள்ளும்ஹபாது; ச—மற்றும்;



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 52

vivikta-sevī—relishing solitude; laghu-
āśhī—eating light; yata—controls; 
vāk—speech; kāya—body; mānasaḥ—
and mind; dhyāna-yoga-paraḥ—
engaged in meditation; nityam—
always; vairāgyam—dispassion; 
samupāśhritaḥ—having taken shelter 
of;

விவிக்த-ஹசவ-ீ--—தனிளமளய 
விரும்பி; லகு-ஆஶ—ீ----மிதமாக 
உண்பது; யத—--கட்டுப்படுத்தி; வாக்—--
ஹபச்ளச; காய—--உைல்; மானஸஹ--—
மற்றும் மனம்; தியான-ஹயாக-பரஹ----
தியானத்தில் ஈடுபட்டு; நித்யம்--—
எப்ஹபாதும்; ளவராக்யம்-—
உறுதியாகக்; ஸமுபாஶ்ரிதஹ--—
அளைக்கலம் சபற்று;



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 53

ahankāram—egotism; balam—
violence; darpam—arrogance; 
kāmam—desire; krodham—anger; 
parigraham—selfishness; vimuchya—
being freed from; nirmamaḥ—without 
possessiveness of property; śhāntaḥ—
peaceful; brahma-bhūyāya—union 
with Brahman; kalpate—is fit

அஹங்காரம்--—அகங்காரம்; பலம்—--
வன்முளற; தர்பம்—--ஆணவம்; 
காமம்—--ஆளச; க்ஹராதம்—--ஹகாபம்; 
பரிக்ரஹம்--—சுயநலம்; விமுச்ய--—
இதிலிருந்து விடுபட்ைவர்; நிர்மமஹ--
--சசாத்து உளைளம இல்லாதவர்; 
ஶாந்தஹ----அளமதியான 
அளமதியான மனநிளலளய 
களைப்பிடிப்பவர்.; ப்ரஹ்ம-பூயாய—--
பிரம்மனுைன் ஐக்கியம்; கல்பஹத----
தகுதியானவர்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 51,52,53

One becomes fit to attain Brahman when he or she possesses a purified intellect and 
firmly restrains the senses, abandoning sound and other objects of the senses, casting 

aside attraction and aversion. Such a person relishes solitude, eats lightly, controls 
body, mind, and speech, is ever engaged in meditation, and practices dispassion. Free 

from egotism, violence, arrogance, desire, possessiveness of property, and 
selfishness, such a person, situated in tranquility, is fit for union with Brahman (i.e., 

realization of the Absolute Truth as Brahman).

ஒருவர் புனிதப்படுத்தப்பட்ை புத்திளயப் சபற்றிருந்து, புலன்களை உறுதியாகக் 
கட்டுப்படுத்தி, ஒலி மற்றும் பிற புலன்கைின் சபாருட்களைக் ளகவிட்டு, ஈர்ப்பு 

மற்றும் சவறுப்ளப ஒதுக்கித் தள்ளும்ஹபாது ப்ரஹமளன அளையத் தகுதி 
சபறுகிறார். அத்தளகய நபர் தனிளமளய விரும்பி, இஹலசாக சாப்பிடுகிறார், உைல், 
மனம் மற்றும் ஹபச்ளசக் கட்டுப்படுத்துகிறார், எப்ஹபாதும் தியானத்தில் ஈடுபட்டு, 

அளமதியான மனநிளலளய களைப்பிடிக்கிறார். அகங்காரம், வன்முளற, ஆணவம், 
ஆளச, சசாத்து உளைளம, சுயநலம் ஆகியவற்றிலிருந்து விடுபட்ை அத்தளகய நபர், 

அளமதியில் நிளலத்திருப்பவர், ப்ரஹமனுைன் (அதாவது, முழுளமயான 
உண்ளமளய ப்ரஹமனாக உணர்தல்) இளணவதற்குத் தகுதியானவர்.



Tamil English Sanskrit

பு3த்3த்4யா buddhyā बजद्ध्या
விஶுத்3த4யா யுக்1ஹதா1  * viśhuddhayā yukto * ववशजद्धया यजक्तो *

த்4ருத்1யாத்1மானம் dhṛityātmānaṁ धतृ्यात्मानां
நியம்ய ச1 | niyamya cha | ननयम्य च |

ஶப்3தா3தீ3ன்விஷயாம்ஸ்
த்3யக்1த்1வா *

śhabdādīn viṣhayāns 
tyaktvā *

शब्िािीश्न्नवषयाांस्त्यक्त्वा 
*

ராக3த்3ஹவசஷௌ rāga-dveṣhau रागद्वेषौ
வ்யுத3ஸ்ய ச1 || vyudasya cha || व्यजिस्य च ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 51



Tamil English Sanskrit

விவிக்1த1ஹஸவ ீ vivikta-sevī ववववक्तसेवी
லக்4வாஶ ீ* laghv-āśhī * लघ्वाशी *

யத1வாக்1கா1யமானஸ:| yata-vāk-kāya-mānasaḥ | यतवाक्कायमानस: |
த்4யானஹயாக3ப1ஹரா dhyāna-yoga-paro ध्यानयोगपरो

நித்1யம் * nityaṁ  * ननत्यां *
ளவராக்3யம் vairāgyaṁ वैरावयां

ஸமுபா1ஶ்ரித1: || samupāśhritaḥ || समजपागश्रत: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 52



Tamil English Sanskrit
அஹம்கா1ரம் ahankāraṁ अहङ्कारां
ப3லம் த3ர்ப1ம் * balaṁ darpaṁ * बलां िप ं*

கா1மம் க்1ஹராத4ம் kāmaṁ krodhaṁ कामां िोधां
ப1ரிக்3ரஹம் | Parigraham | पररग्रहम ्|
விமுச்1ய vimuchya ववमजच्य

நிர்மம: ஶான்ஹதா1 * nirmamaḥ śhānto * ननममु: शान्नतो *
ப்3ரஹ்மபூ4யாய brahma-bhūyāya ब्रह्मभूयाय

க1ல்ப1ஹத1 || Kalpate || कल्पते ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 53



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 54

brahma-bhūtaḥ prasannātmā na śhochati na kāṅkṣhati |

samaḥ sarveṣhu bhūteṣhu mad-bhaktiṁ labhate parām 
||54||

ப்3ரஹ்மபூ4த1: ப்1ரஸன்னாத்1மா ந ஹஶாச1தி1 ந
கா1ங்க்ஷதி1 |

ஸம: ஸர்ஹவஷு பூ4ஹத1ஷு மத்3ப4க்1தி1ம் 
லப4ஹத1 ப1ராம் ||54||

ब्रह्मभतू: प्रसन्ननात्मा न शोचनत न काङ् क्षनत |
सम: सवेषज भतेूषज मद्भश्क्तां लभते पराम ्|| 54||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 54

brahma-bhūtaḥ—one situated in 
Brahman; 
prasanna-ātmā—mentally serene; 
na—neither; 
śhochati—grieving; 
na—nor; 
kāṅkṣhati—desiring; 
samaḥ—equitably disposed; 
sarveṣhu—toward all; 
bhūteṣhu—living beings; 
mat-bhaktim—devotion to me; 
labhate—attains; parām—supreme

ப்ரஹ்ம--பூதஹ----ப்ரஹமத்ளத 
உணர்தலில் நிளலத்திருப்பவர்; 
ப்ரஸன்ன-ஆத்மா---—மன 
அளமதியுைன்; 
ந—இல்ளல; 
ஹஶாசதி—---துக்கம்; 
ந—இல்ளல;
காங்க்ஷதி--—விரும்புவது; 
ஸமஹ--—சமமாக; 
ஸர்ஹவஷ--—எல்லா ; 
பூஹதஷு—உயிரினங்கைிைத்தும்; 
மத்-பக்திம்---என்னிைம் உயர்ந்த
பக்திளய; 
லபஹத-—அளைகிறர்; 
பராம்--—உயர்ந்த.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 54

One situated in the transcendental Brahman realization becomes 
mentally serene, neither grieving nor desiring. Being equitably 
disposed toward all living beings, such a yogi attains supreme 

devotion unto Me.

ஆழ்நிளலயான ப்ரஹமத்ளத உணர்தலில் 
நிளலத்திருப்பவர் துக்கம் மற்றும் விருப்பம் அற்று 

மனரீதியாக பழகுவதால், அத்தளகய ஹயாகி என்னிைம் 
உயர்ந்த பக்திளய அளைகிறர்.



Tamil English Sanskrit
ப்3ரஹ்மபூ4த1: brahma-bhūtaḥ ब्रह्मभूत:

ப்1ரஸன்னாத்1மா * prasannātmā  * प्रसन्ननात्मा *
ந ஹஶாச1தி1 na śhochati न शोचनत

ந கா1ங்க்ஷதி1 | na kāṅkṣhati | न काङ् क्षनत |
ஸம: ஸர்ஹவஷு samaḥ sarveṣhu सम: सवेषज

பூ4ஹத1ஷு * bhūteṣhu * भूतेषज *
மத்3ப4க்1தி1ம் mad-bhaktiṁ मद्भश्क्तां

லப4ஹத1ப1ராம் || labhate parām || लभते पराम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 54



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 55

bhaktyā mām abhijānāti yāvān yaśh chāsmi tattvataḥ |

tato māṁ tattvato jñātvā viśhate tad-anantaram ||55||

ப4க்1த்1யா மாமபி4ஜானாதி1 யாவான்யஶ்சா1ஸ்மி 
த1த்1த்1வத1: |

த1ஹதா1மாம் த1த்1த்1வஹதா1 ஞாத்1வா 
விஶஹத1த1த3னன்த1ரம் ||55||

भक्त्या माममभर्ानानत यावान्नयश्चाश्स्म तत्त्वत: |
ततो माां तत्त्वतो ज्ञात्वा ववशते तिनन्नतरम ्|| 55||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 55

bhaktyā—by loving devotion; 
mām—me; 
abhijānāti—one comes to know; 
yāvān—as much as; 
yaḥ cha asmi—as I am; 
tattvataḥ—in truth; 
tataḥ—then; 
mām—me; 
tattvataḥ—in truth; 
jñātvā—having known; 
viśhate—enters; 
tat-anantaram—thereafter

பக்த்யா--—அன்பான பக்தியினால்; 
மாம்—--என்ளன; 
அபிஜானாதி—-அறிகிறார்; 
யாவான்--—எவ்வைவு; 
யஹ ச அஸ்மி--—நான் உள்ைபடிஹய; 
தத்வதஹ--—உண்ளமயில்; 
ததஹ--—பின்னர்; 
மாம்---—என்ளன; 
தத்வதஹ—உண்ளமயில்; 
அறிந்தவுைன்; 
விஶஹத--—முழு உணர்விற்குள்
நுளழகிறார்.; 
தத்-அனந்தரம்—--அதன்பின்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 55

Only by loving devotion to Me does one come to know who I am 
in Truth. Then, having come to know Me, My devotee enters into 

full consciousness of Me.

என்மீது அன்பான பக்தி சசலுத்துவதன் மூலம் மட்டுஹம 
நான் யார் என்று ஒருவருக்குத் சதரியும். பின்னர், 

என்ளன அறிந்தவுைன், என் பக்தன் என்ளனப் பற்றிய 
முழு உணர்விற்குள் நுளழகிறார்.



Tamil English Sanskrit
ப4க்1த்1யா bhaktyā भक्त्या

மாமபி4ஜானாதி1 * mām abhijānāti * मामभभजानाति *

யாவான்யஶ்சா1ஸ்மி yāvān yaśh chāsmi यावान्यश्चास्मम
த1த்1த்1வத1: | tattvataḥ | ित्त्वि: |
த1ததா1மாம் tato māṁ ििो माां

த1த்1த்1வததா1ஞாத்1வா 
*

tattvato jñātvā * ित्त्विो ज्ञा्वा *
விஶதத1 viśhate ववशिे

த1த3னன்த1ரம் || tad-anantaram || िदनन्िरम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 55



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 56

sarva-karmāṇy api sadā kurvāṇo mad-vyapāśhrayaḥ |

mat-prasādād avāpnoti śhāśhvataṁ padam avyayam 
||56||

ஸர்வக1ர்மாண்யபி1ஸதா3கு1ர்வாஹணா 
மத்3வ்யபா1ஶ்ரய: |

மத்1ப்1ரஸாதா3த3வாப்1ஹனாதி1 ஶாஶ்வத1ம்
ப1த1மவ்யயம் ||

सवकुमाुण्यवप सिा कज वाुणो मद्व्यपाश्रय: |
मत्प्रसािािवाप्नोनत शाश्वतां पिमव्ययम ्|| 56||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 56

sarva—all; karmāṇi—actions; 
api—though; 
sadā—always; 
kurvāṇaḥ—performing; 
mat-vyapāśhrayaḥ—take full refuge in 
me; 
mat-prasādāt—by my grace; 
avāpnoti—attain; 
śhāśhvatam—the eternal; 
padam—abode; 
avyayam—imperishable

ஸர்வ—--எல்லாவிதமான; 
கர்மாணி—--சசயல்களை ; 
அபி—--எனினும்; 
ஸதா--—எப்சபாழுதும்;
குர்வாணஹ- சசய்தாலும்; 
மத்-வியாபாஶ்ரயஹ----என்னிைஹம
முழு அளைக்கலம் அளைந்து; 
மத்-ப்ரஸாதாத்---என் அருைால்; 
அவாப்ஹநாதி----அளைகிறார்கள்;
ஶாஶ்வதம்---—நிரந்தரமான; 
பதம்—--இருப்பிைத்ளத; 
அவ்யயம்----அழியாதது.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 56

My devotees, though performing all kinds of actions, take full 
refuge in Me. By My grace, they attain the eternal and 

imperishable abode.

என் பக்தர்கள், எல்லாவிதமான சசயல்களைச் 
சசய்தாலும், என்னிைஹம முழு அளைக்கலம் 

அளைகிறார்கள். என் அருைால் அவர்கள் நிரந்தரமான 
மற்றும் அழியாத இருப்பிைத்ளத அளைகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஸர்வக1ர்மாண்யபி1 sarva-karmāṇy api सवकुमाुण्यवप
ஸதா3 * Sadā * सिा *

கு1ர்வாஹணா kurvāṇo कज वाुणो
மத்3வ்யபா1ஶ்ரய: | mad-vyapāśhrayaḥ | मद्व्यपाश्रय: |

மத்1ப்1ரஸாதா3த3வாப்1

ஹனாதி1 *

mat-prasādād 
avāpnoti *

मत्प्रसािािवाप्नोनत *

ஶாஶ்வத1ம் śhāśhvataṁ शाश्वतां
ப1த1மவ்யயம் || padam avyayam || पिमव्ययम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 56



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 57

chetasā sarva-karmāṇi mayi sannyasya mat-paraḥ |

buddhi-yogam upāśhritya mach-chittaḥ satataṁ bhava 
||57||

ஹச1த1ஸா ஸர்வக1ர்மாணி மயி ஸந்ன்யஸ்ய மத்1ப1ர: 
|

புத்3தி4ஹயா3க3முபா1ஶ்ரித்1ய மச்1சி1த்1த1: ஸத1த1ம் ப4வ
||57||

चेतसा सवकुमाुणण मनय सन्नन्नयस्य मत्पर: |
बजद्गधयोगमजपागश्रत्य मश्च्चत्त: सततां भव || 57||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 57

chetasā—by consciousness; 
sarva-karmāṇi—every activity; 
mayi—to me; 
sannyasya—dedicating; 
mat-paraḥ—having me as the supreme 
goal; 
buddhi-yogam—having the intellect 
united with God; 
upāśhritya—taking shelter of; 
mat-chittaḥ—consciousness absorbed 
in me; satatam—always; 
bhava—be

ஹசதஸா--—உணர்ளவ; 
ஸர்வ-கர்மாணி—--ஒவ்சவாரு 
சசயளலயும்;
மயி—எனக்கு; 
ஸந்யஸ்ய--—அர்ப்பணித்து; 
மத்-பரஹ—--என்ளன உயர்ந்த 
இலக்காக ஆக்கி; 
புத்தி-ஹயாகம்—--புத்தியின் ஹயாகத்தில் 
அளைக்கலம் சபற்று; 
உபாஶ்ரித்ய--—அளைக்கலம் 
அளைந்து; 
மத்-சித்தஹ---—உணர்ளவ என்னில்
நிளல நிறுத்தி; 
ஸததம் --—எப்ஹபாதும்; 
பவ----சகாள்ைவும் .



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 57

Dedicate your every activity to Me, making Me your supreme 
goal. Taking shelter of the Yog of the intellect, keep your 

consciousness absorbed in Me always.

உனது ஒவ்சவாரு சசயளலயும் எனக்காக அர்ப்பணித்து, 
என்ளன உன்னுளைய உன்னத இலக்காக ஆக்கிக்சகாள். 

புத்தியின் ஹயாகத்தில் அளைக்கலம் சபற்று, உனது 
உணர்ளவ எப்ஹபாதும் என்னில் நிளல நிறுத்திக் சகாள்.



Tamil English Sanskrit
ஹச1த1ஸா chetasā चेतसा

ஸர்வக1ர்மாணி * sarva-karmāṇi * सवकुमाुणण *

மயி mayi मनय
ஸந்ன்யஸ்ய sannyasya सन्नन्नयस्य
மத்1ப1ர: | mat-paraḥ | मत्पर: |

புத்3தி4ஹயா3க3முபா1ஶ்ரித்
1ய *

buddhi-yogam 
upāśhritya *

बजद्गधयोगमजपागश्रत्य *

மச்1சி1த்1த1: mach-chittaḥ मश्च्चत्त:
ஸத1த1ம் ப4வ || satataṁ bhava || सततां भव ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 57



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 58

mach-chittaḥ sarva-durgāṇi mat-prasādāt tariṣhyasi |

atha chet tvam ahankārān na śhroṣhyasi vinaṅkṣhyasi 
||58||

மச்1சி1த்1த1:ஸர்வது3ர்கா3ணி 
மத்1ப்1ரஸாதா3த்1த1ரிஷ்யஸி |

அத2ஹச1த்1த்1வமஹங்கா1ரான்ன ஶ்ஹராஷ்யஸி
வினங்க்ஷ்யஸி ||58||

मश्च्चत्त: सविुजगाुणण मत्प्रसािात्तररष्टयमस |
अथ चेत्वमहङ्कारान्नन श्रोष्टयमस ववनङ्क्ष्यमस || 58||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 58

mat-chittaḥ—by always remembering 
me; sarva—all; 
durgāṇi—obstacles; 
mat-prasādāt—by my grace; 
tariṣhyasi—you shall overcome; 
atha—but; chet—if; 
tvam—you; 
ahankārāt—due to pride;
na śhroṣhyasi—do not listen; 
vinaṅkṣhyasi—you will perish

மத்-சித்தஹ----எப்ஹபாதும் என்ளன
நிளனவு சசய்வதன் மூலம்; 
ஸர்வ—--அளனத்து; 
துர்காணி--— சிரமங்களையும்;
மத்-ப்ரஸாதாத்--—என் அருைால்; 
தரிஷ்யஸி---—நீ சவல்வாய்; 
அத--—ஆனால்; 
ஹசத்--—என்றால்; 
த்வம்—--நீ; 
அஹங்காராத்--—சபருளமயின் 
காரணமாக; 
ந ஶ்ஹராஷ்யஸி—--ஹகட்கவில்ளல; 
வினங்க்ஷ்யஸி--—நீ 
அழிந்துவிடுவாய்..



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 58

If you always remember Me, by My grace you shall overcome all 
obstacles and difficulties. But if, due to pride, you do not listen to 

My advice, you will perish.

நீ எப்ஹபாதும் என்ளன நிளனவு சசய்தால், என் அருைால் 
நீ தளைகளையும் சிரமங்களையும் சவல்வாய். ஆனால், 

சபருளமயின் காரணமாக, நீ அறிவுளரளயக் 
ஹகட்கவில்ளல என்றால், நீ அழிந்துவிடுவாய்.



Tamil English Sanskrit
மச்1சி1த்1த1: mach-chittaḥ मश्च्चत्त:

ஸர்வது3ர்கா3ணி * sarva-durgāṇi * सविुजगाुणण *

மத்1ப்1ரஸாதா3த்1த1ரிஷ்
யஸி |

mat-prasādāt tariṣhyasi 
|

मत्प्रसािात्तररष्टयमस |
அத2 atha अथ

ஹச1த்1த்1வமஹங்கா1ரான் 
* chet tvam ahankārān * चेत्वमहङ्कारान्नन *

ன ஶ்ஹராஷ்யஸி na śhroṣhyasi श्रोष्टयमस
வினங்க்ஷ்யஸி || Vinaṅkṣhyasi || ववनङ्क्ष्यमस ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 58



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 59

yad ahankāram āśhritya na yotsya iti manyase |

mithyaiṣha vyavasāyas te prakṛitis tvāṁ niyokṣhyati 
||59||

யத3ஹங்கா1ரமாஶ்ரித்1ய ந ஹயாத்1ஸ்ய 
இதி1மன்யஹஸ |

மித்2ளயஷ வ்யவஸாயஸ்ஹத1 ப்1ரக்1ருதி1ஸ்த்1வாம் 
நிஹயாக்ஷ்யதி1 ||59 ||

यिहङ्कारमागश्रत्य न योत्स्य इनत मन्नयसे |
ममथ्यैष व्यवसायस्ते प्रकृनतस्त्वाां ननयोक्ष्यनत || 59||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 59

yat—if; 
ahankāram—motivated by pride; 
āśhritya—taking shelter; 
na yotsye—I shall not fight; 
iti—thus; 
manyase—you think; 
mithyā eṣhaḥ—this is all false; 
vyavasāyaḥ—determination; 
te—your; 
prakṛitiḥ—nature; 
tvām—you; 
niyokṣhyati—will engage

யத்--—என்றால்; 
அஹங்காரம்--—சபருளமயால் 
தூண்ைப்பட்டு; 
ஆஶ்ரித்ய—-- அதற்கு அளைக்கலம் 
அளைந்து; 
ந ஹயாத்ஸ்ஹய--—நான் சண்ளையிை 
மாட்ஹைன்; 
இதி--—இவ்வாறு; 
மன்யஹஸ--—நீ நிளனத்தால்,; 
மித்யா ஏஷஹ----அளனத்தும் சபாய்; 
வ்யவஸாயஹ--—உறுதி; 
ஹத---உன்; 
ப்ரக்ருதிஹி----சசாந்த இயல்பு;
த்வாம்--— உன்ளன; 
நிஹயாக்ஷ்யதி—--தூண்டும்..



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 59

If, motivated by pride, you think, “I shall not fight,” your decision 
will be in vain. Your own nature will compel you to fight.

சபருளமயால் தூண்ைப்பட்டு, ‘நான் சண்ளையிை 
மாட்ஹைன்’ என்று நிளனத்தால், உன் முடிவு

வணீாகிவிடும். உன் சசாந்த இயல்பு உன்ளன ஹபாராைத் 
தூண்டும்.



Tamil English Sanskrit

யத3ஹங்கா1ரமாஶ்ரித்1ய * yad ahankāram āśhritya * यिहङ्कारमागश्रत्य *

ந ஹயாத்1ஸ்ய na yotsya न योत्स्य
இதி1மன்யஹஸ | iti manyase| इनत मन्नयसे |

மித்2ளயஷ mithyaiṣha ममथ्यैष
வ்யவஸாயஸ்ஹத1 * vyavasāyas te * व्यवसायस्त े*

ப்1ரக்1ருதி1ஸ்த்1வாம் prakṛitis tvāṁ प्रकृनतस्त्वाां
நிஹயாக்ஷ்யதி1 || Niyokṣhyati || ननयोक्ष्यनत ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 59



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 60

swbhāva-jena kaunteya nibaddhaḥ svena karmaṇā |

kartuṁ nechchhasi yan mohāt kariṣhyasy avaśho ’pi tat 
||60||

ஸ்வபா4வஹஜன சகௌ1ன்ஹத1ய நிப3த்3த4: ஸ்ஹவன 
க1ர்மணா |

க1ர்து1ம் ஹநச்1ச1ஸி 
யன்ஹமாஹாத்1க1ரிஷ்யஸ்யவஹஶாபி1 த1த்1 ||60||

स्वभावरे्न कौन्नतेय ननबद्ध: स्वेन कमणुा |
कतज ंनेच्छमस यन्नमोहात्कररष्टयस्यवशोऽवप तत ्|| 60||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 60

swabhāva-jena—born of one’s own 
material nature; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
nibaddhaḥ—bound; 
svena—by your own; 
karmaṇā—actions; 
kartum—to do; na—not; 
ichchhasi—you wish; yat—which; 
mohāt—out of delusion; 
kariṣhyasi—you will do; 
avaśhaḥ—helplessly; api—even 
though; tat—that

ஸ்வபாவ-ஹஜன—--ஒருவரின் ஜை 
இயல்பால் பிறந்த; 
சகௌந்ஹதய--—குந்தியின் மகன்
அர்ஜுனன்; 
நிபத்தஹ---கட்டுப்பட்ை; 
ஸ்ஹவன—--உன் சசாந்த; 
கர்மணா--—சசயல்கைால்; 
கர்தும்--—சசய்ய; ந--—இல்ளல; 
இச்சஸி—--நீ விரும்பும்; 
யத்—--எளத; 
ஹமாஹாத்—--மாளயயால்; 
கரிஷ்யஸி--—நீ சசய்வாய்.; 
அவஷஹ---ஹபாரிைத் தூண்ைப்பட்டு: 
அபி--—இருந்தாலும்; தத்---அளத



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 60

O Arjun, that action which out of delusion you do not wish to do, 
you will be driven to do it by your own inclination, born of your 

own material nature.

ஓ அர்ஜுனா மாளயயால், நீ சசய்ய விரும்பாத சசயளல, 
உன் இயற்ளக சக்தியால் உருவாகும் ஹபாக்கின் 

காரணமாகச் சசய்வாய்.



Tamil English Sanskrit
ஸ்வபா4வஹஜன swbhāva-jena स्वभावरे्न
சகௌ1ன்ஹத1ய * kaunteya * कौन्नतेय *

நிப3த்3த4: nibaddhaḥ ननबद्ध:
ஸ்ஹவன க1ர்மணா | svena karmaṇā | स्वेन कमणुा |

க1ர்து1ம் kartuṁ कतजं
ஹநச்1ச1ஸி nechchhasi नेच्छमस

யன்ஹமாஹாத்1 * 

க1ரிஷ்யஸ்யவஹஶாபி1
yan mohāt * kariṣhyasy 

avaśho ’pi
यन्नमोहात्कररष्टयस्यवशोऽ

वप
த1த்1 || Tat || तत ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 60



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 61

īśhvaraḥ sarva-bhūtānāṁ hṛid-deśhe ‘rjuna tiṣhṭhati |

bhrāmayan sarva-bhūtāni yantrārūḍhāni māyayā ||61||

ஈஶ்வர: ஸர்வபூ4தா1னாம் ஹ்ருத்3ஹத3ஹஶர்ஜுன 
தி1ஷ்ை2தி1 |

ப்4ராமயன்ஸர்வபூ4தா1னி யந்த்1ராரூைா4னி மாயயா 
||61||

ईश्वर: सवभूुतानाां हृद्िेशऽेर्जनु नतष्टठनत |
भ्रामयन्नसवभूुतानन यन्नत्रारूढानन मायया || 61||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 61

īśhvaraḥ—the Supreme Lord; 
sarva-bhūtānām—in all living beings; 
hṛit-deśhe—in the hearts; 
arjuna—Arjun; 
tiṣhṭhati—dwells; 
bhrāmayan—causing to wander; 
sarva-bhūtāni—all living beings; 
yantra ārūḍhani—seated on a 
machine; 
māyayā—made of the material energy

ஈஶ்வரஹ----ஒப்புயர்வற்ற உயர்ந்த 
இளறவன்; 
ஸர்வ-பூதாநாம்—--எல்லா உயிர்கைின்; 
ஹ்ரித்-ஹதஹஶ--— இதயங்கைிலும்; 
அர்ஜுனா--—அர்ஜனன்; 
திஷ்ைதி--—வசிக்கிறார்; 
ப்ராமயன்—--அளலச்சல்களை; 
ஸர்வ-பூதானி—அளனத்து 
ஜவீராசிகளை;
யந்திர ஆரூைானி—--இயந்திரத்தில் 
அமர்ந்த; 
மாயயா---சபாருள் ஆற்றலால் ஆன.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 61

The Supreme Lord dwells in the hearts of all living beings, O 
Arjun. According to their karmas, He directs the wanderings of 

the souls, who are seated on a machine made of material energy.

ஓ அர்ஜுனா, எல்லா உயிர்கைின் இதயங்கைிலும் பரம 
பகவான் வசிக்கிறார். அவர்கைின் சசயல்களுக்கு ஏற்ப, 
ஜை சக்தியால் ஆன இயந்திரத்தில் அமர்ந்திருக்கும் 

ஆத்மாக்கைின் அளலச்சல்களை அவர் வழிநைத்துகிறார்.



Tamil English Sanskrit
ஈஶ்வர: īśhvaraḥ ईश्वर:

ஸர்வபூ4தா1னாம் * sarva-bhūtānāṁ * सवभुूतानाां *
ஹ்ருத்3ஹத3ஹஶர்ஜுன hṛid-deśhe ‘rjuna हृद्िेशऽेर्जनु

தி1ஷ்ை2தி1 | Tiṣhṭhati | नतष्टठनत |
ப்4ராமயன்ஸர்வபூ4தா1

னி *
bhrāmayan sarva-

bhūtāni *
भ्रामयन्नसवभुूतानन *

யந்த்1ராரூைா4னி yantrārūḍhāni यन्नत्रारूढानन
மாயயா || Māyayā || मायया ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 61



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 62

tam eva śharaṇaṁ gachchha sarva-bhāvena bhārata |
tat-prasādāt parāṁ śhāntiṁ sthānaṁ prāpsyasi 

śhāśhvatam ||62||

த1ஹமவ ஶரணம் க3ச்1ச2ஸர்வபா4ஹவன பா4ரத1 |
த1த்1ப்1ரஸாதா3த்1ப1ராம் ஶாந்தி1ம் ஸ்தா2னம் 

ப்1ராப்1ஸ்யஸி ஶாஶ்வத1ம் ||62||
तमेव शरणां गच्छ सवभुावेन भारत |

तत्प्रसािात्पराां शाश्न्नतां स्थानां प्राप्स्यमस शाश्वतम ्|| 62||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 62

tam—unto him; eva—only; 
śharaṇam gachchha—surrender; 
sarva-bhāvena—whole-heartedly; 
bhārata—Arjun, the son of Bharat; 
tat-prasādāt—by his grace; 
parām—supreme; 
śhāntim—peace; 
sthānam—the abode; 
prāpsyasi—you will attain; 
śhāśhvatam—eternal

தம்--—அவரிைம்; 
ஏவ--— பிரத்திஹயகமாக; 
ஶரணம் கச்ச--—சரணளைந்து 
விடு;சர்வ-பாஹவனா--—முழு 
மனதுைன்; 
பரத--—அர்ஜுனன் பரதரின் மகன்; 
தத்-ப்ரஸாதாத்--—அவருளைய 
அருைால்; 
பராம்—உயர்ந்த; 
ஶாந்திம்— அளமதிளயயும்; 
ஸ்தானம்--—இருப்பிைத்ளதயும்; 
ப்ராப்ஸ்யஸி--—நீ அளைவாய்; 
ஶாஶ்வதம்--—நித்தியமான



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 62

Surrender exclusively unto Him with your whole being, O Bharat. 
By His grace, you will attain perfect peace and the eternal abode.

ஓ பரத வம்சத்தில் ஹதான்றியவஹன உன் முழு இருத்தல் 
உைன் அவரிைம் பிரத்திஹயகமாகச் சரணளைந்து விடு. 

அவருளைய அருைால், நீ பூரண அளமதிளயயும் நித்திய 
இருப்பிைத்ளதயும் அளைவாய்.



Tamil English Sanskrit
த1ஹமவ ஶரணம் tam eva śharaṇaṁ तमेव शरणां

க3ச்1ச2 * gachchha  * गच्छ *

ஸர்வபா4ஹவன sarva-bhāvena सवभुावेन
பா4ரத1 | Bhārata | भारत |

த1த்1ப்1ரஸாதா3த்1ப1ரா
ம் tat-prasādāt parāṁ तत्प्रसािात्पराां

ஶாந்தி1ம் * śhāntiṁ * शाश्न्नतां *
ஸ்தா2னம் sthānaṁ स्थानां

ப்1ராப்1ஸ்யஸி 
ஶாஶ்வத1ம் ||

prāpsyasi śhāśhvatam 
||

प्राप्स्यमस शाश्वतम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 62



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 63

iti te jñānam ākhyātaṁ guhyād guhyataraṁ mayā |
vimṛiśhyaitad aśheṣheṇa yathechchhasi tathā kuru ||63||

இதி1ஹத1ஞானமாக்2யாத2ம் கு3ஹ்யாத்3கு3ஹ்யத1ரம் 
மயா |

விம்ருஶ்ளயத1த3ஹஶஹஷண யஹத2ச்1ச2ஸி த1தா2கு1ரு 
||63||

इनत ते ज्ञानमाख्यातां गजह्याद्गजह्यतरां मया |
ववमशृ्यैतिशेषेण यथेच्छमस तथा कज रु || 63||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 63

iti—thus; te—to you; 
jñānam—knowledge; 
ākhyātam—explained;
guhyāt—that secret knowledge; 
guhya-taram—still more secret 
knowledge; 
mayā—by me; 
vimṛiśhya—pondering; 
etat—on this; 
aśheṣheṇa—completely; 
yathā—as; 
ichchhasi—you wish; 
tathā—so; kuru—do

இதி--—இவ்வாறு; 
ஹத--—உனக்கு; 
ஞானம்—--அறிவு; 
ஆக்யாதம்--—விைக்கப்பட்ைது;
குஹ்யாத்—--இரகசிய அறிவு; 
குஹ்யதரம்—-- எல்லா 
ரகசியங்களையும் விை இரகசியமான 
அறிவு; 
மயா—என்னால்; 
விம்ரிஶ்ய—--சிந்தித்து; 
ஏதத்—இதில்;
அஹஶஹஷண--—முற்றிலும்; 
யதா—--எப்படி; 
இச்சஸி--—நீ விரும்பியபடி; 
ததா----அப்படி; 
குரு—சசய்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 63

Thus, I have explained to you this knowledge that is more secret 
than all secrets. Ponder over it deeply, and then do as you wish.

இவ்வாறு, எல்லா ரகசியங்களையும் விை இரகசியமான 
இந்த அறிளவ நான் உனக்கு விைக்கிஹனன். அளத
ஆழ்ந்து சிந்தித்து, பிறகு நீ விரும்பியபடி சசய்.



Tamil English Sanskrit
இதி1ஹத1 iti te इनत ते

ஞானமாக்2யாத2ம் * jñānam ākhyātaṁ * ज्ञानमाख्यातां *
கு3ஹ்யாத்3கு3ஹ்யத1ர

ம் guhyād guhyataraṁ गजह्याद्गजह्यतरां
மயா | Mayā | मया |

விம்ருஶ்ளயத1த3ஹஶ
ஹஷண *

vimṛiśhyaitad 
aśheṣheṇa *

ववमशृ्यतैिशषेेण *

யஹத2ச்1ச2ஸி yathechchhasi यथेच्छमस
த1தா2கு1ரு || tathā kuru || तथा कज रु ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 63



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 64

sarva-guhyatamaṁ bhūyaḥ śhṛiṇu me paramaṁ vachaḥ |

iṣhṭo ‘si me dṛiḍham iti tato vakṣhyāmi te hitam ||64||

ஸர்வகு3ஹ்யத1மம் பூ4ய: ஶ்ருணு ஹம ப1ரமம் வச1: |
இஷ்ஹைா1ஸி ஹம த்1ருை4மிதி1 த1ஹதா1வக்ஷ்யாமி 

ஹத1ஹித1ம் ||64||
सवगुजह्यतमां भयू: शृणज मे परमां वच: |

इष्टटोऽमस मे दृढममनत ततो वक्ष्यामम ते दहतम ्|| 64||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 64

sarva-guhya-tamam—the most 
confidential of all; 
bhūyaḥ—again; śhṛiṇu—hear; 
me—by me; 
paramam—supreme;
 vachaḥ—instruction; 
iṣhṭaḥ asi—you are dear; 
me—to me; 
dṛiḍham—very; iti—thus; 
tataḥ—because; 
vakṣhyāmi—I am speaking; 
te—for your; hitam—benefit

ஸர்வ-குஹ்ய-தமம்—--அளனத்திலும் 
மிகவும் ரகசியமானளத; 
பூயஹ--—மீண்டும்; 
ஶ்ருணு---- ஹகள்; ஹம--—என்; 
பரமம்--—உயர்ந்த; 
வசஹ--—அறிவுறுத்தளல; 
இஷ்ைஹ அஸி---—நீ பிரியமானவன்; 
ஹம--—எனக்கு; 
த்ரிைம்—மிகவும்;
இதி--—இவ்வாறு; 
ததஹ--— என்பதால்; 
வக்ஷ்யாமி--—நான் 
சவைிப்படுத்துகிஹறன்; 
ஹத--—உன்;
ஹிதம்—நன்ளமக்காக.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 64

Hear again My supreme instruction, the most confidential of all 
knowledge. I am revealing this for your benefit because you are 

very dear to Me.

அளனத்து அறிவிலும் மிகவும் ரகசியமான எனது 
உயர்ந்த அறிவுறுத்தளல மீண்டும் ஹகள். நீ எனக்கு 
மிகவும் பிரியமானவன் என்பதால் உன் நலனுக்காக 

இளத சவைிப்படுத்துகிஹறன்.



Tamil English Sanskrit
ஸர்வகு3ஹ்யத1மம் sarva-guhyatamaṁ सवगुजह्यतमां

பூ4ய: * bhūyaḥ * भूय: *
ஶ்ருணு ஹம śhṛiṇu me शृणज मे
ப1ரமம் வச1: | paramaṁ vachaḥ | परमां वच: |

இஷ்ஹைா1ஸி ஹம iṣhṭo ‘si me इष्टटोऽमस मे
த்1ருை4மிதி1 * dṛiḍham iti * दृढममनत *

த1ஹதா1வக்ஷ்யாமி tato vakṣhyāmi ततो वक्ष्यामम
ஹத1ஹித1ம் || te hitam || ते दहतम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 64



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 65

man-manā bhava mad-bhakto mad-yājī māṁ namaskuru 
|

mām evaiṣhyasi satyaṁ te pratijāne priyo ‘si me ||65||

மன்மனா ப4வ மத்3ப4க்ஹதா1மத்3யாஜ ீமாம் 
நமஸ்கு1ரு |

மாஹமளவஷ்யஸி ஸ1த்1யம் ஹத1 ப்1ரதி1ஜாஹன
ப்1ரிஹயா1ஸி ஹம ||65||

मन्नमना भव मद्भक्तो मद्यार्ी माां नमस्कज रु |
मामेवैष्टयमस सत्यां ते प्रनतर्ाने वप्रयोऽमस मे || 65||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 65

mat-manāḥ—thinking of me; 
bhava—be; 
mat-bhaktaḥ—my devotee; 
mat-yājī—worship me; 
mām—to me; 
namaskuru—offer obeisance; 
mām—to me; eva—certainly; 
eṣhyasi—you will come; 
satyam—truly; te—to you; 
pratijāne—I promise; 
priyaḥ—dear; asi—you are; me—to 
me

மத்-மனாஹா--—எப்சபாழுதும் 
என்ளன நிளனத்து ; 
பவ--—இருக்கும்; 
மத்---பக்தஹ: என் பக்தர்; 
மத்-யாஜ-ீ-—என்ளன வணங்கி; 
மாம்---—எனக்கு; 
நமஸ்குரு—வந்தனம்; 
மாம்—எனக்கு; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ஏஷ்யஸி— என்னிைம் வருவாய்;
ஸத்யம்---—நிச்சயமாக; 
ஹத--—உனக்கு; 
ப்ரதிஜாஹன—--என்னுளைய 
உறுதிசமாழி; 
ப்ரியஹ---- பிரியமானவன்; அஸி--—நீ; 
ஹம----எனக்கு.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 65

Always think of Me, be devoted to Me, worship Me, and offer 
obeisance to Me. Doing so, you will certainly come to Me. This is 

My pledge to you, for you are very dear to Me.

எப்சபாழுதும் என்ளன நிளனந்து, என்னிைம் பக்தி 
சசலுத்து, என்ளன வணங்கி, எனக்கு வணக்கம் சசலுத்து. 
அப்படிச் சசய்தால், நீ நிச்சயமாக என்னிைம் வருவாய். 
இது உனக்கான என்னுளைய உறுதிசமாழி, ஏசனன்றால் 

நீ எனக்கு மிகவும் பிரியமானவன்.



Tamil English Sanskrit

மன்மனா ப4வ man-manā bhava मन्नमना भव
மத்3ப4க்ஹதா1 * mad-bhakto * मद्भक्तो *
மத்3யாஜ ீமாம் mad-yājī māṁ मद्यार्ी माां
நமஸ்கு1ரு | Namaskuru | नमस्कज रु |

மாஹமளவஷ்யஸி mām evaiṣhyasi मामेवैष्टयमस
ஸ1த்1யம் ஹத1 * satyaṁ te * सत्यां ते *
ப்1ரதி1ஜாஹன pratijāne प्रनतर्ाने

ப்1ரிஹயா1ஸி ஹம || priyo ‘si me || वप्रयोऽमस मे ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 65



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 66

sarva-dharmān parityajya mām ekaṁ śharaṇaṁ vraja |

ahaṁ tvāṁ sarva-pāpebhyo mokṣhayiṣhyāmi mā śhuchaḥ 
||66||

ஸர்வத4ர்மான்ப1ரித்1யஜ்ய மாஹமக1ம் ஶரணம் வ்ரஜ |
அஹம் த்1வாம் ஸர்வபா1ஹப1ப்4ஹயா 
ஹமாக்ஷயிஷ்யாமி மா ஶுச1: ||66||
सवधुमाुन्नपररत्यज्य मामेकां  शरणां व्रर् |

अहां त्वाां सवपुापेभ्यो मोक्षनयष्टयामम मा शजच: || 66||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 66

sarva-dharmān—all varieties of 
dharmas; 
parityajya—abandoning; 
mām—unto me; 
ekam—only; 
śharaṇam—take refuge; 
vraja—take; aham—I; 
tvām—you; sarva—all; 
pāpebhyaḥ—from sinful reactions; 
mokṣhayiṣhyāmi—shall liberate; 
mā—do not; śhuchaḥ—fear

ஸர்வதர்மான்----அளனத்து 
வளகயான தர்மங்களையும்; 
பரித்யஜ்ய----ளகவிட்டு;
மாம்—-- என்னிைம்; 
ஏகம்—--மட்டும்; 
ஶரணம்—--அளைக்கலம்; 
வ்ரஜ---—எடுத்து;
அஹம்--—நான்; 
த்வாம்----உன்ளன; 
ஸர்வ--—அளனத்து; 
பாஹபப்யஹ--—பாவ 
விளைவுகைிலிருந்தும்;
ஹமாக்ஷயிஷ்யாமி—--விடுவிப்ஹபன்; 
மா—ஹவண்ைாம்; 
ஶுசஹ---பயம்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 66

Abandon all varieties of dharmas and simply surrender unto Me 
alone. I shall liberate you from all sinful reactions; do not fear.

எல்லாவிதமான தர்மங்களையும் ளகவிட்டு, என்னிைம் 
மட்டும் சரணளைந்து விடு. எல்லா பாவ 

விளைவுகைிலிருந்தும் நான் உன்ளன விடுவிப்ஹபன்; 
பயப்பைாஹத.



Tamil English Sanskrit

ஸர்வத4ர்மான்ப1ரித்1யஜ்
ய *

sarva-dharmān 
parityajya *

सवधुमाुन्नपररत्यज्य *

மாஹமக1ம் mām ekaṁ मामेकां
ஶரணம் வ்ரஜ | śharaṇaṁ vraja | शरणां व्रर् |
அஹம் த்1வாம் ahaṁ tvāṁ अहां त्वाां

ஸர்வபா1ஹப1ப்4ஹயா * sarva-pāpebhyo * सवपुापेभ्यो *
ஹமாக்ஷயிஷ்யாமி mokṣhayiṣhyāmi मोक्षनयष्टयामम

மா ஶுச1: || mā śhuchaḥ || मा शजच: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 66



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 67

idaṁ te nātapaskāya nābhaktāya kadāchana |

na chāśhuśhrūṣhave vāchyaṁ na cha māṁ yo ‘bhyasūyati 
||67||

இத3ம் ஹத1 நாத1ப1ஸ்கா1ய நாப4க்1தா1ய க1தா3சன |
ந சா1ஶுஶ்ரூஷஹவ வாச்1யம் ந ச1மாம் 

ஹயாப்4யஸூயதி1 ||
67 ||

इिां ते नातपस्काय नाभक्ताय किाचन |
न चाशजश्रूषवे वाच्यां न च माां योऽभ्यसयूनत || 67||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 67

idam—this; te—by you; 
na—never; atapaskāya—to those who 
are not austere; na—never; 
abhaktāya—to those who are not 
devoted; 
kadāchana—at any time; 
na—never; cha—also; 
aśhuśhrūṣhave—to those who are 
averse to listening (to spiritual topics); 
vāchyam—to be spoken; 
na—never; cha—also; mām—toward 
me; yaḥ—who; 
abhyasūyati—those who are envious

இதம்--—இது; ஹத--—உன்னால்; 
ந--—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
அதபஸ்காய—--துறவறம் 
இல்லாதவர்களுக்கும்; 
ந—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
அபக்தாய—பக்தி 
இல்லாதவர்களுக்கும்;
கதா சன—--எந்த ஹநரத்திலும்; 
ந--—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
ச--—ஹமலும்; அஶுஶ்ருஷஹவ—
ஆன்மீக விஷயங்களைக் ஹகட்க
விரும்பாதவர்கைிைமும் ; 
வாச்யம்—ஹபசப்பை ஹவண்டும்; 
ந—ஒருஹபாதும் இல்ளல; ச—ஹமலும்; 
மாம்---—என் மீது; 
யஹ---—யார்;அப்யஸூயதி---—
சபாறாளம சகாண்ைவர்கைிைமும்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 67

This instruction should never be explained to those who are not 
austere or to those who are not devoted. It should also not be 

spoken to those who are averse to listening (to spiritual topics), 
and especially not to those who are envious of Me.

இந்த துறவறம் இல்லாதவர்களுக்கும், பக்தி 
இல்லாதவர்களுக்கும், ஹகட்க விரும்பாதவர்கைிைமும் 

(ஆன்மீக விஷயங்களைக்) ஒருஹபாதும் விைக்கக்கூைாது. 
குறிப்பாக என் மீது சபாறாளம சகாண்ைவர்கைிைமும் 

ஹபசக்கூைாது.



Tamil English Sanskrit
இத3ம் ஹத1 idaṁ te इिां ते

நாத1ப1ஸ்கா1ய * nātapaskāya * नातपस्काय *

நாப4க்1தா1ய nābhaktāya नाभक्ताय
க1தா3சன | Kadāchana | किाचन |

ந சா1ஶுஶ்ரூஷஹவ na chāśhuśhrūṣhave न चाशजशू्रषवे
வாச்1யம் * vāchyaṁ * वाच्यां *
ந ச1மாம் na cha māṁ न च माां

ஹயாப்4யஸூயதி1 || yo ‘bhyasūyati || योऽभ्यसूयनत ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 67



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 68

ya idaṁ paramaṁ guhyaṁ mad-bhakteṣhv abhidhāsyati |
bhaktiṁ mayi parāṁ kṛitvā mām evaiṣhyaty asanśhayaḥ 

||68||

ய இதம் ப1ரமம் கு3ஹ்யம் 
மத்3ப4க்4ஹத1ஷ்வபி4தா4ஸ்யதி1 |
ப4க்1தி1ம் மயி ப1ராம் க்1ருத்1வா 
மாஹமளவஷ்யத்1யஸன்ஶய: ||68||
य इिां परमां गजह्यां मद्भक्तेष्टवमभधास्यनत |

भश्क्तां मनय पराां कृत्वा मामेवैष्टयत्यसांशय: || 68||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 68

yaḥ—who; idam—this; 
paramam—most;
 guhyam—confidential knowledge; 
mat-bhakteṣhu—amongst my 
devotees; 
abhidhāsyati—teaches; 
bhaktim—greatest act of love; 
mayi—to me; 
parām—transcendental; 
kṛitvā—doing; mām—to me; 
eva—certainly; eṣhyati—comes; 
asanśhayaḥ—without doubt

யஹ---யார்; இதம்—இது; 
பரமம்—--மிகவும்; 
குஹ்யம்--—ரகசியமான அறிவு; 
மத்-பக்ஹதஷு—--என் பக்தர்கைிளைஹய; 
அபிதாஸ்யதி---—அறிளவப் 
ஹபாதிப்பவர்கள்; 
பக்திம்--—எனக்கு மிகவும் அன்பான 
ஹசளவ; 
மயி—--எனக்கு; 
பராம்--—ஆழ்ந்த; 
கிருத்வா—--சசய்து; 
மாம்—---என்னிைம்; 
ஏவ—--நிச்சயமாக;
ஏஷ்யதி--—வருவார்கள்; 
அஸன்ஶயஹ---—சந்ஹதகஹம 
இல்லாமல்



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 68

Amongst My devotees, those who teach this most confidential 
knowledge perform the greatest act of love. They will come to 

Me, without doubt.

எனது பக்தர்கைிளைஹய, இந்த மிக ரகசியமான அறிளவப் 
ஹபாதிப்பவர்கள், மிகப்சபரிய அன்பான சசயளலச் 

சசய்கிறார்கள். அவர்கள் சந்ஹதகமில்லாமல் என்னிைம் 
வருவார்கள்.



Tamil English Sanskrit
ய இதம் ya idaṁ य इिां
ப1ரமம் paramaṁ परमां

கு3ஹ்யம் * guhyaṁ * गजह्यां *
மத்3ப4க்4ஹத1ஷ்வபி4தா4

ஸ்யதி1 |
mad-bhakteṣhv 
abhidhāsyati |

मद्भक्तेष्टवमभधास्यनत |
ப4க்1தி1ம் bhaktiṁ भश्क्तां

மயி ப1ராம் mayi parāṁ मनय पराां
க்1ருத்1வா * kṛitvā * कृत्वा *

மாஹமளவஷ்யத்1யஸன்
ஶய: ||

mām evaiṣhyaty 
asanśhayaḥ ||

मामेवैष्टयत्यसांशय: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 68



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 69

na cha tasmān manuṣhyeṣhu kaśhchin me priya-kṛittamaḥ 
|

bhavitā na cha me tasmād anyaḥ priyataro bhuvi ||69||

ந ச1த1ஸ்மான்மனுஷ்ஹயஷு க1ஶ்சி1ன்ஹம 
ப்1ரியக்1ருத்1த1ம: |

ப4விதா1 ந ச1ஹம த1ஸ்மாத3ன்ய: ப்1ரியத1ஹரா பு4வி 
||69||

न च तस्मान्नमनजष्टयेषज कश्श्चन्नमे वप्रयकृत्तम: |
भववता न च मे तस्मािन्नय: वप्रयतरो भजवव || 69||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 69

na—no; cha—and; 
tasmāt—than them; 
manuṣhyeṣhu—amongst human 
beings; kaśhchit—anyone; 
me—to me; 
priya-kṛit-tamaḥ—more dear; 
bhavitā—will be; na—never; 
cha—and; me—to me; 
tasmāt—than them; 
anyaḥ—another; 
priya-taraḥ—dearer; 
bhuvi—on this earth

ந--—இல்ளல; ச--—மற்றும்; 
தஸ்மாத்—--அவர்களை விை; 
மனுஷ்ஹயஷு—---மனிதர்கைில்; 
கஶ்சித்—--யாரும்; 
ஹம--—எனக்கு; 
ப்ரிய-கிருத்-தமஹ----எனக்கு மிகவும் 
பிரியமானவர்கள்; 
பவிதா—--இருக்கும்; 
ந—ஒருஹபாதும் இல்ளல; 
ச—மற்றும்; ஹம—எனக்கு;
தஸ்மாத்---—அவர்களை விை; 
அன்யஹ----ஹவறு எவரும்; 
ப்ரிய-தரஹ்—--பிரியமானவர்கள்; 
புவி----இந்த பூமியில்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 69

No human being does more loving service to Me than they; nor 
shall there ever be anyone on this earth more dear to Me.

அவர்களை விை எந்த மனிதனும் எனக்கு அன்பான
ஹசளவ சசய்வதில்ளல; எனக்கு அவர்களை விை

பிரியமானவர்கள் இந்த பூமியில் யாரும் 
இருக்கமாட்ைார்கள்



Tamil English Sanskrit
ந ச1 na cha न च

த1ஸ்மான்மனுஷ்ஹயஷு 
* tasmān manuṣhyeṣhu * तस्मान्नमनजष्टयेषज *

க1ஶ்சி1ன்ஹம kaśhchin me कश्श्चन्नमे
ப்1ரியக்1ருத்1த1ம: |

priya-kṛittamaḥ | वप्रयकृत्तम: |
ப4விதா1 bhavitā भववता
ந ச1ஹம na cha me न च मे

த1ஸ்மாத் * அன்ய: tasmād * anyaḥ तस्मािन्नय:
ப்1ரியத1ஹரா பு4வி || priyataro bhuvi || वप्रयतरो भजवव ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 69



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 70

adhyeṣhyate cha ya imaṁ dharmyaṁ saṁvādam āvayoḥ |

jñāna-yajñena tenāham iṣhṭaḥ syām iti me matiḥ ||70||

அத்4ஹயஷ்யஹத1 ச1ய இமம் த4ர்ம்யம் 
ஸம்வாத3மாவஹயா: |

ஞானயஞ்ஹஞன ஹத1னாஹமிஷ்ை1: ஸ்யாமிதி1 ஹம 
மதி1: ||70||

अध्येष्टयते च य इमां धम्य ंसांवािमावयो: |
ज्ञानयज्ञेन तेनाहममष्टट: स्याममनत मे मनत: || 70||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 70

adhyeṣhyate—study; cha—and; 
yaḥ—who; imam—this; 
dharmyam—sacred; 
saṁvādam—dialogue; 
āvayoḥ—of ours; 
jñāna—of knowledge; 
yajñena-tena—through the sacrifice of 
knowledge; aham—I; 
iṣhṭaḥ—worshipped; 
syām—shall be; iti—such; me—my; 
matiḥ—opinion

அத்ஹயஷ்யஹத—--படிப்பவர்கள்; 
ச—--மற்றும்; 
யஹ--—-யார்; 
இமம்--—இந்த புனிதமான 
உளரயா;;தர்ம்யம்---- புனிதமான; 
ஸம்வாதம்—உளரயாைல்; 
ஆவஹயாஹஹா----—
நம்முளையது;ஞான----அறிவின்; 
யஞ்ஹஞன-ஹதன---அறிவின் 
தியாகத்தின் மூலம்; 
அஹம்—--நான்; 
இஷ்ைஹ--— வணங்குவார்கள்; 
ஸ்யாம்---—இருக்கும்; 
இதி---—அத்தளகய; 
ஹம---என்; 
மதிஹி--—கருத்து.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 70

And I proclaim that those who study this sacred dialogue of ours 
will worship Me (with their intellect) through the sacrifice of 

knowledge; such is My view.

நம்முளைய இந்த புனிதமான உளரயாைளலப்
படிப்பவர்கள் அறிவின் தியாகத்தின் மூலம் என்ளன 
(தங்கள் புத்தியால்) வணங்குவார்கள் என்று நான் 

அறிவிக்கிஹறன்; இதுஹவ என் கருத்து.



Tamil English Sanskrit
அத்4ஹயஷ்யஹத1ச1 adhyeṣhyate cha अध्येष्टयते च

ய இமம் * ya imaṁ * य इमां *
த4ர்ம்யம் dharmyaṁ धम्यं

ஸம்வாத3மாவஹயா: | saṁvādam āvayoḥ | सांवािमावयो: |
ஞானயஞ்ஹஞன jñāna-yajñena ज्ञानयज्ञेन

ஹத1னாஹம் * இஷ்ை1: tenāham * iṣhṭaḥ तेनाहममष्टट:
ஸ்யாமிதி1 syām iti स्याममनत
ஹம மதி1: || me matiḥ || मे मनत: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 70



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 71

śhraddhāvān anasūyaśh cha śhṛiṇuyād api yo naraḥ |

so ‘pi muktaḥ śhubhāñl lokān prāpnuyāt puṇya-
karmaṇām ||71||

ஶ்ரத்3தா4வானனஸூயஶ்ச1 ஶ்ருணுயாத3பி1 ஹயா நர: |
ஹஸாபி1முக்1த1: 

ஶுபா4ன்ல்ஹலாகா1ன்ப்1ராப்1னுயாத்1புண்யக1ர்மணாம் 
|| 71 ||

श्रद्धावाननसयूश्च शृणजयािवप यो नर: |
सोऽवप मजक्त: शजभााँल्लोकान्नप्राप्नजयात्पजण्यकमणुाम ्|| 71||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 71

śhraddhā-vān—faithful; 
anasūyaḥ—without envy; 
cha—and; śhṛiṇuyāt—listen; 
api—certainly; 
yaḥ—who; naraḥ—a person; 
saḥ—that person; 
api—also; 
muktaḥ—liberated; 
śhubhān—the auspicious; 
lokān—abodes; 
prāpnuyāt—attain; 
puṇya-karmaṇām—of the pious

ஶ்ரத்தா—வான்--—-நம்பிக்ளகஹயாடு; 
அனஸூயஹ---—சபாறாளம 
இல்லாமல்; 
ச—--மற்றும்; 
ஶ்ரிணுயாத்—--ஹகட்பவர்களும் கூை; 
அபி---—நிச்சயமாக; 
யஹ--—யார்; 
நரஹ--—ஒரு நபர்; 
ஸஹ---அந்த நபர்; 
அபி--—ஹமலும்; 
முக்தஹ--—விடுபட்டு; 
ஶுபான்—--மங்கைகரமான; 
ஹலாகான்--—ஸ்தலங்களை; 
ப்ராப்னுயாத்—--அளைவார்கள்; 
புண்யகர்மணாம்—பக்தியுள்ைவர்கள்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 71

Even those who only listen to this knowledge with faith and 
without envy will be liberated from sins and attain the auspicious 

abodes where the pious dwell.

ஆயினும் இந்த ஞானத்ளத நம்பிக்ளகஹயாடு சபாறாளம 
இன்றி ஹகட்பவர்களும் கூை பாவங்கைில் இருந்து 
விடுபட்டு, புண்ணியவான்கள் வசிக்கும் புண்ணிய 

ஸ்தலங்களை அளைவார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஶ்ரத்3தா4வானனஸூ
யஶ்ச1 *

śhraddhāvān 
anasūyaśh cha *

श्रद्धावाननसूयश्च *

ஶ்ருணுயாத3பி1 ஹயா
நர: |

śhṛiṇuyād api yo 
naraḥ |

शृणजयािवप यो नर: |
ஹஸாபி1முக்1த1: so ‘pi muktaḥ सोऽवप मजक्त:

ஶுபா4ன்ல்ஹலாகா1ன் * śhubhāñl lokān * शजभााँल्लोकान्नप्राप्नजयात्पज
ण्यकमणुाम ्||ப்1ராப்1னுயாத்1 prāpnuyāt

புண்யக1ர்மணாம் || puṇya-karmaṇām ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 71



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 72

kachchid etach chhrutaṁ pārtha tvayaikāgreṇa chetasā |

kachchid ajñāna-sammohaḥ pranaṣhṭas te dhanañjaya 
||72||

க1ச்1சி1ஹத3த1ச்1ச்2ருத1ம் பா1ர்த2த்1வளயகா1க்3ஹரண 
ஹச1த1ஸா |

க1ச்1சி1த3 ஞ்ஞானஸம்ஹமாஹ: 
ப்1ரனஷ்ை1ஸ்ஹத1த4னஞ்ஜய ||72||
कश्च्चिेतच्ुतां पाथ ुत्वयैकागे्रण चेतसा |

कश्च्चिज्ञानसम्मोह: प्रनष्टटस्ते धनञ्र्य || 72||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 72

kachchit—whether; 
etat—this; śhrutam—heard; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
tvayā—by you; 
eka-agreṇa chetasā—with a 
concentrated mind; 
kachchit—whether; 
ajñāna—ignorance; 
sammohaḥ—
delusion; pranaṣhṭaḥ—destroyed; 
te—your; dhanañjaya—Arjun, 
conqueror of wealth

கச்சித்—--இருந்தாலும்; 
ஏதத்--—இது; 
ஶ்ருதம்—-ஹகட்ைாயா; 
பார்த--—பிரிதாவின் மகன் அர்ஜுனன்; 
த்வயா—--உன்னால்; 
ஏக-அக்ஹரண ஹசதஸா--—
ஒருமுகப்பட்ை மனதுைன்; 
கச்சித்--—இருந்தாலும்; 
அஞ்ஞான—--அறியாளம; 
ஸம்ஹமாஹஹ--—மாளய; 
ப்ரணஷ்ைஹ—--அழிக்கப்பட்ைதா; 
ஹத--—உன்; 
தனஞ்சய-----அர்ஜுனன், சசல்வத்ளத
சவன்றவன்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 72

O Arjun, have you heard Me with a concentrated mind? Have 
your ignorance and delusion been destroyed?

ஓ அர்ஜுனா, ஒருமுகப்பட்ை மனதுைன் என்ளனக்
ஹகட்ைாயா? உன் அறியாளம மற்றும் மாளய 

அழிக்கப்பட்ைதா?



Tamil English Sanskrit

க1ச்1சி1ஹத3த1ச்1ச்2ருத1ம் kachchid etach 
chhrutaṁ

कश्च्चिेतच्ुतां
பா1ர்த2 * pārtha * पाथ ु*

த்1வளயகா1க்3ஹரண tvayaikāgreṇa त्वयकैागे्रण
ஹச1த1ஸா | Chetasā | चेतसा |

க1ச்1சி1த3 ஞ்ஞானஸம்
ஹமாஹ: *

kachchid ajñāna-
sammohaḥ *

कश्च्चिज्ञानसम्मोह: *
ப்1ரனஷ்ை1ஸ்ஹத1 pranaṣhṭas te प्रनष्टटस्ते

த4னஞ்ஜய || Dhanañjaya || धनञ्र्य ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 72



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 73

arjuna uvācha
naṣhṭo mohaḥ smṛitir labdhā tvat-prasādān mayāchyuta |

sthito ‘smi gata-sandehaḥ kariṣhye vachanaṁ tava ||73||

அர்ஜுன உவாச1 |
நஷ்ஹைா1ஹமாஹ: 

ஸ்ம்ருதி1ர்லப்3தா4 த்1வத்1ப்1ரஸாதா3ன்மயாச்1யுத1 |
ஸ்தி1ஹதா1ஸ்மி க3த1ஸந்ஹத3ஹ: க1ரிஷ்ஹய வச1னம் 

த1வ ||73||
अर्जनु उवाच |

नष्टटो मोह: स्मनृतलबु्धा त्वत्प्रसािान्नमयाच्यजत |
श्स्थतोऽश्स्म गतसन्निेह: कररष्टये वचनां तव || 73||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 73

arjunaḥ uvācha—Arjun said; 
naṣhṭaḥ—dispelled; mohaḥ—illusion; 
smṛitiḥ—memory; 
labdhā—regained; 
tvat-prasādāt—by your grace; 
mayā—by me; 
achyuta—Shree Krishna, the infallible 
one; 
sthitaḥ—situated; asmi—I am; 
gata-sandehaḥ—free from doubts; 
kariṣhye—I shall act; 
vachanam—instructions; tava—your

அர்ஜுனஹ உவாச--—அர்ஜுனன் 
கூறினார்; 
நஷ்ைஹ---அகற்றப்பட்ைது; 
ஹமாஹஹ--—மாளய; 
ஸ்ம்ருதிஹி--—நிளனளவ; 
லப்தா—--மீண்டும் சபற்ஹறன்; 
த்வத்-ப்ரஸாதாத்--—உங்கள் அருைால்; 
மயா—---என்னால்; 
அச்யுதா---ஶ்ரீ கிருஷ்ணர், தவறா
நிளலயுளையவஹர; 
ஸ்திதஹ-----அளமந்து; 
அஸ்மி--—நான்; 
கத-சந்ஹதஹஹ--- சந்ஹதகங்கைிலிருந்து 
விடுபட்டு;கரிஷ்ஹய---—நான் 
சசயல்படுஹவன்; 
வசனம்—--அறிவுளரகள்; 
தவ--—உங்கள்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 73

Arjun said: O Infallible One, by Your grace my illusion has been 
dispelled, and I am situated in knowledge. I am now free from 

doubts, and I shall act according to Your instructions.

அர்ஜுனன் கூறினார்: ஓ தவறாநிளலயுளையவஹர, உமது 
அருைால் எனது மாளய நீங்கி, நான் அறிவில்

நிளலத்துள்ஹைன். நான் இப்ஹபாது சந்ஹதகங்கைிலிருந்து 
விடுபட்டுள்ஹைன், ஹமலும் உங்கள் அறிவுறுத்தல்கைின்படி 

சசயல்படுஹவன்.



Tamil English Sanskrit
அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अर्जनु उवाच |
நஷ்ஹைா1ஹமாஹ: naṣhṭo mohaḥ नष्टटो मोह:
ஸ்ம்ருதி1ர்லப்3தா4 * smṛitir labdhā * स्मनृतलबु्धा *
த்1வத்1ப்1ரஸாதா3ன்ம

யாச்1யுத1 |
tvat-prasādān 
mayāchyuta |

त्वत्प्रसािान्नमयाच्यजत |
ஸ்தி1ஹதா1ஸ்மி sthito ‘smi श्स्थतोऽश्स्म
க3த1ஸந்ஹத3ஹ: * gata-sandehaḥ * गतसन्निेह: *

க1ரிஷ்ஹய kariṣhye कररष्टये
வச1னம் த1வ || vachanaṁ tava || वचनां तव ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 73



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 74

sañjaya uvācha
ity ahaṁ vāsudevasya pārthasya cha mahātmanaḥ |

saṁvādam imam aśhrauṣham adbhutaṁ roma-
harṣhaṇam ||74||

ஸஞ்ஜய உவாச1 |
இத்1யஹம் வாஸுஹத3வஸ்ய பா1ர்த2ஸ்ய 

ச1மஹாத்1மன: |
ஸம்வாத3மிமமஶ்சரௌஷமத்3பு4தம் ஹராமஹர்ஷணம் 

||74||
सञ्र्य उवाच |

इत्यहां वासजिेवस्य पाथसु्य च महात्मन: |
सांवािममममश्रौषमद्भजतां रोमहषणुम ्|| 74||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 74

sañjayaḥ uvācha—Sanjay said; 
iti—thus; aham—I; 
vāsudevasya—of Shree Krishna; 
pārthasya—Arjun; 
cha—and; 
mahā-ātmanaḥ—the noble hearted soul; 

saṁvādam—conversation;
 imam—this; 
aśhrauṣham—have heard; 
adbhutam—wonderful; 
roma-harṣhaṇam—which causes the 
hair to stand on end

ஸஞ்ஜய உவாச--—ஸஞ்ஜயன் 
சசான்னான்; 
இதி--—இவ்வாறு; 
அஹம்--—நான்; 
வாஸுஹதவஸ்ய--—ஶ்ரீ கிருஷ்ணரின்; 
பார்த்தஸ்ய—--அர்ஜுனன்; 
ச—--மற்றும்; 
மஹா-ஆத்மனஹ- உன்னத இதயம் 
சகாண்ை ஆன்மா; 
ஸம்வாதம்----உளரயாைளல; 
இமம்---—இது; 
அஶ்சரௌஷம்--—ஹகட்டிருக்கிஹறன் 
அத்பூதம்---—அற்புதமான; 
ஹராம-ஹர்ஷணம்----உைல் சிலிர்த்து 
மயிர்க்கூச்சல் அளைய ளவக்கும்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 74

Sanjay said: Thus, have I heard this wonderful conversation 
between Shree Krishna, the Son of Vasudev, and Arjun, the 

noble-hearted son of Pritha. So thrilling is the message that my 
hair is standing on end.

ஸஞ்ஜயன் கூறினார்: எனஹவ, வஸுஹதவரின் மகனான 
ஶ்ரீ கிருஷ்ணருக்கும், ப்ருளதயின் உன்னதமான மகனான 

அர்ஜுனுக்கும் இளைஹயயான இந்த அற்புதமான 
உளரயாைளல நான் ஹகட்டிருக்கிஹறன். பரவசமான இந்த 

அறிக்ளக என்ளன உைல் சிலிர்த்து மயிர்க்கூச்சல் 
அளைய ளவக்கிறது



Tamil English Sanskrit
ஸஞ்ஜய உவாச1 | sañjaya uvācha सञ्र्य उवाच |

இத்1யஹம் ity ahaṁ इत्यहां
வாஸுஹத3வஸ்ய * vāsudevasya * वासजिेवस्य *

பா1ர்த2ஸ்ய ச1 pārthasya cha पाथसु्य च
மஹாத்1மன: | mahātmanaḥ | महात्मन: |

ஸம்வாத3மிமமஶ்சரௌ
ஷம் *

saṁvādam imam 
aśhrauṣham * सांवािममममश्रौषमद्भजतां

அத்3பு4தம் adbhutaṁ

ஹராமஹர்ஷணம் || roma-harṣhaṇam || रोमहषणुम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 74



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 75

vyāsa-prasādāch chhrutavān etad guhyam ahaṁ param |

yogaṁ yogeśhvarāt kṛiṣhṇāt sākṣhāt kathayataḥ svayam 
||75||

வ்யாஸப்1ரஸாதா3ச்1ச்2ருத1வாஹனத1த்3கு3ஹ்யமஹம் 
ப1ரம் |
ஹயாக3ம் 

ஹயாஹக3ஶ்வராத்1க்1ருஷ்ணாத்1ஸாக்ஷாத்1க1த2யத1:ஸ்
வயம் ||75||

व्यासप्रसािाच्ुतवानेतद्गजह्यमहां परम ्|
योगां योगेश्वरात्कृष्टणात्साक्षात्कथयत: स्वयम ् || 75||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 75

vyāsa-prasādāt—by the grace of Ved 
Vyas; śhrutavān—have heard; 
etat—this; 
guhyam—secret; 
aham—I; param—supreme; 
yogam—Yog; 
yoga-īśhvarāt—from the Lod of Yog; 
kṛiṣhṇāt—from Shree Krishna; 
sākṣhāt—directly; 
kathayataḥ—speaking; 
svayam—himself

வ்யாஸ-ப்ரஸாதாத்—--ஹவத 
வியாஸரின் அருைால்; 
ஶ்ருதவான்—--ஹகட்ஹைன்; 
ஏதத்—இளத; 
குஹ்யம்--— ரகசியமான; 
அஹம்—--நான்; 
பரம்—--உயர்ந்த; 
ஹயாகம்—--ஹயாக; 
ஹயாக-ஈஸ்வராத்--—ஹயாகத்தின் 
இளறவனிைமிருந்து; 
க்ரிஷ்ணாத்----ஶ்ரீ கிருஷ்ணரிைமிருந்து; 
ஸாக்ஷாத்—--ஹநரடியாக; 
களதயதஹ—-ஹபசுவது; 
ஸ்வயம்—---அவராகஹவ



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 75

By the grace of Veda Vyas, I have heard this supreme and most 
secret Yog from the Lord of Yog, Shree Krishna Himself.

ஹவத வியாசரின் அருைால், இந்த உன்னதமான மற்றும் 
மிகவும் ரகசியமான ஹயாகத்ளத நான் ஹயாகத்தின் 
பகவான் ஶ்ரீ கிருஷ்ணர் ஹபசியளதக்ஹகட்ஹைன்.



Tamil English Sanskrit
வ்யாஸப்1ரஸாதா3ச்1 vyāsa-prasādāch व्यासप्रसािाच्ुतवानेत

द्गजह्यमहांச்2ருத1வான்* chhrutavān *

ஏத1த்3கு3ஹ்யமஹம் etad guhyam ahaṁ

ப1ரம் | Param | परम ्|
ஹயாக3ம் yogaṁ योगां

ஹயாஹக3ஶ்வராத்1க்1ரு
ஷ்ணாத்1 *

yogeśhvarāt kṛiṣhṇāt 
*

योगेश्वरात्कृष्टणात्साक्षा
त्कथयत:

ஸாக்ஷாத்1க1த2யத1: sākṣhāt kathayataḥ

ஸ்வயம் || Svayam || स्वयम ्||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 75



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 76

rājan sansmṛitya sansmṛitya saṁvādam imam adbhutam |

keśhavārjunayoḥ puṇyaṁ hṛiṣhyāmi cha muhur muhuḥ 
||76||

ராஜன்ஸன்ஸ்ம்ருத்1ய ஸம்ஸ்ம்ருத்1ய 
ஸம்வாத3மிமமத்3பு4த1ம் |

ஹக1ஶவார்ஜுனஹயா: பு1ண்யம் ஹ்ருஷ்யாமி
ச1முஹுர்முஹு: ||76||

रार्न्नसांस्मतृ्य सांस्मतृ्य सांवािममममद्भजतम ्|
केशवार्जनुयो: पजण्यां हृष्टयामम च मजहजमजहुज: || 76||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 76

rājan—king; sansmṛitya sansmṛitya—
repeatedly recalling; 
saṁvādam—dialogue; imam—this; 
adbhutam—astonishing; keśhava-
arjunayoḥ—between Lord Shree 
Krishna and Arjun; puṇyam—pious; 
hṛiṣhyāmi—I rejoice; cha—and; muhuḥ 
muhuḥ—repeatedly

ராஜன்—--ராஜா;ஸன்ஸ்ம்ருத்ய 
ஸம்ஸ்ம்ருத்ய--—மீண்டும் மீண்டும் 
கூறும்ஹபாது; 
ஸம்வாதம்—--உளரயாைளல; 
இமம்--—இது; 
அத்பூதம்—---அற்புதமான;
ஹகஶவ--அர்ஜுனய-ஹஹா----பகவான்
ஶ்ரீ கிருஷ்ணருக்கும் அர்ஜுனனுக்கும் 
இளைஹய; புண்யம்---—பக்தி; 
ஹ்ரிஷ்யாமி---—நான் 
மகிழ்ச்சியளைகிஹறன்; 
ச--—மற்றும்; 
முஹு முஹு----திரும்பத் திரும்ப.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 76

As I repeatedly recall this astonishing and wonderful dialogue 
between the Supreme Lord Shree Krishna and Arjun, O King, I 

rejoice again and again.

ஒப்புயர்வற்ற ஶ்ரீ கிருஷ்ணருக்கும் அர்ஜுனனுக்கும் 
இளைஹய நைந்த இந்த வியக்கத்தக்க மற்றும் அற்புதமான 

உளரயாைளல நான் மீண்டும் மீண்டும் நிளனவு 
கூரும்ஹபாது, ​​ஓ மன்னஹர, நான் திரும்பத் திரும்ப 

மகிழ்ச்சியளைகிஹறன்.



Tamil English Sanskrit
ராஜன் 

ஸன்ஸ்ம்ருத்1ய rājan sansmṛitya रार्न्नसांस्मतृ्य
ஸம்ஸ்ம்ருத்1ய * sansmṛitya * सांस्मतृ्य *

ஸம்வாத3மிமமத்3பு4

த1ம் |
saṁvādam imam 

adbhutam |
सांवािममममद्भजतम ् |

ஹக1ஶவார்ஜுனஹயா: keśhavārjunayoḥ केशवार्जनुयो:
பு1ண்யம் * puṇyaṁ * पजण्यां *

ஹ்ருஷ்யாமி ச1 hṛiṣhyāmi cha हृष्टयामम च
முஹுர்முஹு: || muhur muhuḥ || मजहजमजहुज: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 76



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 77

tach cha sansmṛitya sansmṛitya rūpam aty-adbhutaṁ 
hareḥ |

vismayo ye mahān rājan hṛiṣhyāmi cha punaḥ punaḥ 
||77||

த 1ச்1ச1 ஸன்ஸ்ம்ருத்1ய ஸம்ஸ்ம்ருத்1ய 
ரூப1மத்1யத்3பு4த1ம் ஹஹர: |

விஸ்மஹயா ஹம மஹான்ராஜன்ஹ்ருஷ்யாமி ச1 பு1ன: 
பு1ன: ||77||

तच्च सांस्मतृ्य सांस्मतृ्य रूपमत्यद्भजतां हरे: |
ववस्मयो मे महानरार्न्नहृष्टयामम च पजन: पजन: || 77||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 77

tat—that; cha—and; sansmṛitya 
sansmṛitya—remembering repeatedly; 
rūpam—cosmic form; 
ati—most; 
adbhutam—wonderful; 
hareḥ—of Lord Krishna; 
vismayaḥ—astonishment; 
me—my; mahān—great; 
rājan—king; 
hṛiṣhyāmi—I am thrilled with joy; 
cha—and; 
punaḥ punaḥ—over and over again

தத்---அது; ச—--மற்றும்; 
ஸன்ஸ்மிருத்ய ஸம்ஸ்மிருத்ய—--
திரும்பத் திரும்ப நிளனத்துப் 
பார்க்கும்ஹபாது; 
ரூபம்--—பிரபஞ்ச வடிவத்ளத; 
அதி--—மிகவும்; 
அத்பூதம்--—அற்புதமான; 
ஹஹரஹஹ--—பகவான் கிருஷ்ணரின்; 
விஸ்மயஹ---—ஆச்சரியமான;
ஹம--—என்; மஹான்--—சிறந்த; 
ராஜன்—ராஜா; 
ஹ்ரிஷ்யாமி—---நான் மகிழ்ச்சியில் 
சிலிர்க்கிஹறன்; ச—--மற்றும்; 
புனஹ புனஹ--—மீண்டும் மீண்டும்.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 77

And remembering that most astonishing and wonderful cosmic 
form of Lord Krishna, great is my astonishment, and I am 

thrilled with joy over and over again.

பகவான் கிருஷ்ணரின் மிகவும் ஆச்சரியமான மற்றும் 
அற்புதமான பிரபஞ்ச வடிவத்ளத நிளனத்துப் 
பார்க்கும்ஹபாது, ​​எனக்கு மிகவும் ஆச்சரியமாக 
இருக்கிறது, ஹமலும் நான் மீண்டும் மீண்டும் 

மகிழ்ச்சியில் சிலிர்க்கிஹறன்.



Tamil English Sanskrit

த 1ச்1ச1 tach cha तच्च
ஸன்ஸ்ம்ருத்1ய 
ஸம்ஸ்ம்ருத்1ய *

sansmṛitya sansmṛitya 
*

सांस्मतृ्य सांस्मतृ्य 
*

ரூப1மத்1யத்3பு4த1ம் rūpam aty-adbhutaṁ रूपमत्यद्भजतां
ஹஹர: | hareḥ | हरे: |

விஸ்மஹயா ஹம vismayo ye ववस्मयो मे
மஹான்ராஜன் * 
ஹ்ருஷ்யாமி ச1

mahān rājan * 
hṛiṣhyāmi cha

महानरार्न्नहृष्टयामम 
च

பு1ன: பு1ன: || punaḥ punaḥ || पजन: पजन: ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 77



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 78

yatra yogeśhvaraḥ kṛiṣhṇo yatra pārtho dhanur-dharaḥ |

tatra śhrīr vijayo bhūtir dhruvā nītir matir mama ||78||

யத்1ர ஹயாஹக3ஶ்வர: க்1ருஷ்ஹணா யத்1ர 
பா1ர்ஹதா2த4னுர்த4ர: |

த1த்1ர ஶ்ரீர்விஜஹயா பூ4தி1ர்த்4ருவா னதீி1ர்மதி1ர்மம 
||78||

यत्र योगेश्वर: कृष्टणो यत्र पाथो धनजधरु: |
तत्र श्रीववरु्यो भनूतध्रजवा नीनतमनुतममु || 78||



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 78

yatra—wherever; 
yoga-īśhvaraḥ—Shree Krishna, the 
Lord of Yog; kṛiṣhṇaḥ—Shree Krishna; 
yatra—wherever; 
pārthaḥ—Arjun, the son of Pritha; 
dhanuḥ-dharaḥ—the supreme archer; 
tatra—there; śhrīḥ—opulence; 
vijayaḥ—victory; 
bhūtiḥ—prosperity; 
dhruvā—unending; 
nītiḥ—righteousness; 
matiḥ mama—my opinion

யத்ர--—எங்சகல்லாம்; 
ஹயாக-ஈஷ்வரஹ---ஶ்ரீ கிருஷ்ணர், 
ஹயாகத்தின் இளறவன்;
கிருஷ்ணஹ----ஶ்ரீ கிருஷ்ணர்; 
யத்ர—--எங்கும்; 
பார்தஹ---ப்ரிதாவின மகன் 
அர்ஜுனன்; 
தனுஹு-தரஹ—--உயர்ந்த 
வில்லாைியான; 
தத்ர—--அங்ஹக;
ஶ்ரீஹி--—சசல்வம்; 
விஜயஹ--—சவற்றி; 
பூதிஹி--:--சசழிப்பு; 
துருவா—---முடிவற்ற; 
நீதிஹி----நீதி; மதிஹி-மம----என் 
கருத்து.



Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 78

Wherever there is Shree Krishna, the Lord of all Yog, and 
wherever there is Arjun, the supreme archer, there will also 

certainly be unending opulence, victory, prosperity, and 
righteousness. Of this, I am certain.

எல்லா ஹயாகத்தின் இளறவனான ஶ்ரீ கிருஷ்ணர் 
எங்சகல்லாம் இருக்கிறாஹரா, எங்சகல்லாம் உயர்ந்த 
வில்லாைியான அர்ஜுனன் இருக்கிறாஹரா, அங்ஹக 

நிச்சயமாக முடிவில்லாத தன்ளம, சவற்றி, சசழிப்பு 
மற்றும் நீதி இருக்கும். இதில், நான் உறுதியாக 

இருக்கிஹறன்.



Tamil English Sanskrit
யத்1ர ஹயாஹக3ஶ்வர: yatra yogeśhvaraḥ यत्र योगेश्वर:

க்1ருஷ்ஹணா * kṛiṣhṇo * कृष्टणो *
யத்1ர பா1ர்ஹதா2 yatra pārtho यत्र पाथो

த4னுர்த4ர: | dhanur-dharaḥ | धनजधरु: |
த1த்1ர ஶ்ரீர்விஜஹயா tatra śhrīr vijayo तत्र श्रीववरु्यो
பூ4தி1ர் * த்4ருவா Bhūtir * dhruvā भूनतध्रजवा
னதீி1ர்மதி1ர்மம || nītir matir mama || नीनतमनुतममु ||

Chapter 18 - Mokṣha Sanyās Yog, Verse 78



Hare Krishna Hare Krishna
Krishna Krishna Hare Hare

Hare Rama Hare Rama
Rama Rama Hare Hare


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27
	Slide 28
	Slide 29
	Slide 30
	Slide 31
	Slide 32
	Slide 33
	Slide 34
	Slide 35
	Slide 36
	Slide 37
	Slide 38
	Slide 39
	Slide 40
	Slide 41
	Slide 42
	Slide 43
	Slide 44
	Slide 45
	Slide 46
	Slide 47
	Slide 48
	Slide 49
	Slide 50
	Slide 51
	Slide 52
	Slide 53
	Slide 54
	Slide 55
	Slide 56
	Slide 57
	Slide 58
	Slide 59
	Slide 60
	Slide 61
	Slide 62
	Slide 63
	Slide 64
	Slide 65
	Slide 66
	Slide 67
	Slide 68
	Slide 69
	Slide 70
	Slide 71
	Slide 72
	Slide 73
	Slide 74
	Slide 75
	Slide 76
	Slide 77
	Slide 78
	Slide 79
	Slide 80
	Slide 81
	Slide 82
	Slide 83
	Slide 84
	Slide 85
	Slide 86
	Slide 87
	Slide 88
	Slide 89
	Slide 90
	Slide 91
	Slide 92
	Slide 93
	Slide 94
	Slide 95
	Slide 96
	Slide 97
	Slide 98
	Slide 99
	Slide 100
	Slide 101
	Slide 102
	Slide 103
	Slide 104
	Slide 105
	Slide 106
	Slide 107
	Slide 108
	Slide 109
	Slide 110
	Slide 111
	Slide 112
	Slide 113
	Slide 114
	Slide 115
	Slide 116
	Slide 117
	Slide 118
	Slide 119
	Slide 120
	Slide 121
	Slide 122
	Slide 123
	Slide 124
	Slide 125
	Slide 126
	Slide 127
	Slide 128
	Slide 129
	Slide 130
	Slide 131
	Slide 132
	Slide 133
	Slide 134
	Slide 135
	Slide 136
	Slide 137
	Slide 138
	Slide 139
	Slide 140
	Slide 141
	Slide 142
	Slide 143
	Slide 144
	Slide 145
	Slide 146
	Slide 147
	Slide 148
	Slide 149
	Slide 150
	Slide 151
	Slide 152
	Slide 153
	Slide 154
	Slide 155
	Slide 156
	Slide 157
	Slide 158
	Slide 159
	Slide 160
	Slide 161
	Slide 162
	Slide 163
	Slide 164
	Slide 165
	Slide 166
	Slide 167
	Slide 168
	Slide 169
	Slide 170
	Slide 171
	Slide 172
	Slide 173
	Slide 174
	Slide 175
	Slide 176
	Slide 177
	Slide 178
	Slide 179
	Slide 180
	Slide 181
	Slide 182
	Slide 183
	Slide 184
	Slide 185
	Slide 186
	Slide 187
	Slide 188
	Slide 189
	Slide 190
	Slide 191
	Slide 192
	Slide 193
	Slide 194
	Slide 195
	Slide 196
	Slide 197
	Slide 198
	Slide 199
	Slide 200
	Slide 201
	Slide 202
	Slide 203
	Slide 204
	Slide 205
	Slide 206
	Slide 207
	Slide 208
	Slide 209
	Slide 210
	Slide 211
	Slide 212
	Slide 213
	Slide 214
	Slide 215
	Slide 216
	Slide 217
	Slide 218
	Slide 219
	Slide 220
	Slide 221
	Slide 222
	Slide 223
	Slide 224
	Slide 225
	Slide 226
	Slide 227
	Slide 228
	Slide 229
	Slide 230
	Slide 231
	Slide 232
	Slide 233
	Slide 234
	Slide 235
	Slide 236
	Slide 237
	Slide 238
	Slide 239
	Slide 240
	Slide 241
	Slide 242
	Slide 243
	Slide 244
	Slide 245
	Slide 246
	Slide 247
	Slide 248
	Slide 249
	Slide 250
	Slide 251
	Slide 252
	Slide 253
	Slide 254
	Slide 255
	Slide 256
	Slide 257
	Slide 258
	Slide 259
	Slide 260
	Slide 261
	Slide 262
	Slide 263
	Slide 264
	Slide 265
	Slide 266
	Slide 267
	Slide 268
	Slide 269
	Slide 270
	Slide 271
	Slide 272
	Slide 273
	Slide 274
	Slide 275
	Slide 276
	Slide 277
	Slide 278
	Slide 279
	Slide 280
	Slide 281
	Slide 282
	Slide 283
	Slide 284
	Slide 285
	Slide 286
	Slide 287
	Slide 288
	Slide 289
	Slide 290
	Slide 291
	Slide 292
	Slide 293
	Slide 294
	Slide 295
	Slide 296
	Slide 297
	Slide 298
	Slide 299
	Slide 300
	Slide 301
	Slide 302
	Slide 303
	Slide 304
	Slide 305
	Slide 306
	Slide 307
	Slide 308
	Slide 309
	Slide 310

