
BHAGAVAT GITA
CHAPTER – 4

Jñāna Karm Sanyās Yog
Sloka 1 to 42



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.1

śhrī bhagavān uvācha
imaṁ vivasvate yogaṁ proktavān aham avyayam |

vivasvān manave prāha manur ikṣhvākave ’bravīt ||1||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
இமம் விவஸ்வதே1 த ாக3ம் ப்1த ாக்1ே1வானஹமவ்  ம் |
விவஸ்வான்மனதவ ப்1 ாஹ மனுரிக்ஷ்வாக1தவப்3 வதீ்1 || 1 ||

श्रीभगवानुवाच |
इमं वववस्वते योग ंप्रोक्तवानहमव्ययम ्|

वववस्वान्मनवे प्राह मनुरिक्ष्वाकवेऽब्रवीत ्|| 1||



Verse – 4.1 (Meanings)
śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme 
Lord Shree Krishna said; 
imam—this; 
vivasvate—to the Sun God; 
yogam—the science of Yog; 
proktavān—taught; 
aham—I; 
avyayam—eternal; 
vivasvān—Sun God; 
manave—to Manu, the original 
progenitor of humankind; 
prāha—told; 
manuḥ—Manu; 
ikṣhvākave—to Ikshvaku, first king of 
the Solar dynasty; abravīt—instructed

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச—ஒப்பு ர்வற்ற 
பகவான் ஶ்ரீ கிருஷ்ணர் கூறினார்; 
இமம்—இது; 
விவஸ்வதே—சூரி  கடவுளுக்கு; 
த ாகம்— த ாகத்ேின் அறிவி ல் ; 
ப்த ாக்ேவான்—கற்பிக்கப்பட்டது; 
அஹம்—நான்; 
அவ்  ம்—நித்ேி மான; 
விவஸ்வான்—சூரி  கடவுள்; 
மனதவ—மனிேகுலத்ேின் மூலப்
பிறவி ான மனுவுக்கு; 
ப் ாஹ—சசால்லப்பட்டது; 
மனுஹு—மனு; 
இக்ஷ்வாகதவ--சூரி  வம்சத்ேின் 
முேல் அ சனான இக்ஷ்வாகுவிடம்; 
அப் வதீ்--அறிவுறுத்ேினார்



Verse – 4.1 (Translation)

The Supreme Lord Shree Krishna said: I taught this eternal science of 
Yog to the Sun God, Vivasvan, who passed it on to Manu; and Manu, in 

turn, instructed it to Ikshvaku.

ஒப்புயர்வற்ற ஸ்ரீ கிருஷ்ணர் கூறினார் : இந்த நித்திய யயாக 
விஞ்ஞானத்தத நான் சூரியக் கடவுளான விவஸ்வானுக்குக் கற்றுக் 
ககாடுத்யதன், அவர் அதத மனுவுக்குக் ககாடுத்தார்; மற்றும் மனு, 

அதத இக்ஷ்வாகுவிடம் அறிவுறுத்தினார்.



Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī bhagavān uvācha श्रीभगवानुवाच |
இமம் விவஸ்வதே1 imaṁ vivasvate इमं वववस्वते

த ாக3ம் * yogaṁ * योगं *

ப்1த ாக்1ே1வான் proktavān
प्रोक्तवानहमव्ययम ्|

ஹமவ்  ம் | aham avyayam |

விவஸ்வான்மனதவ vivasvān manave वववस्वान्मनवे
ப்1 ாஹ * prāha * प्राह *

மனுரிக்ஷ்வாக1தவப்3 வதீ்1

|| manur ikṣhvākave ’bravīt ||
मनुरिक्ष्वाकवेऽब्रवीत ्

||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.1



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.2

evaṁ paramparā-prāptam imaṁ rājarṣhayo viduḥ |

sa kāleneha mahatā yogo naṣhṭaḥ parantapa ||2||

ஏவம் ப1 ம்ப1 ாப்1 ாப்1ே1மிமம்  ாஜர்ஷத ா விது3: |
ஸ கா1தலதனஹ மஹோ1த ாதகா3 நஷ்ட1: ப1 ந்ே1ப1 ||2||

एवं पिम्पिाप्राप्तमममं िाजर्षयो ववद:ु |
स कालेनेह महता योगो नष्ट: पिन्तप || 2||



Verse – 4.2 (Meanings)

evam—thus; 
paramparā—in a continuous tradition; 
prāptam—received; 
imam—this (science); 
rāja-ṛiṣhayaḥ—the saintly kings; 
viduḥ—understood; 
saḥ—that; 
kālena—with the long passage of time; 
iha—in this world; 
mahatā—great; 
yogaḥ—the science of Yog; 
naṣhṭaḥ—lost; 
parantapa—Arjun, the scorcher of foes

ஏவம்—இவ்வாறு; 
ப ம்ப ா—சோடர்ச்சி ான 
பா ம்பரி த்ேில்; 
ப் ாப்ேம்—சபறப்பட்டது; 
இமம்—இது (அறிவி ல்); 
 ாஜ-ரிஷ ஹ—துறவி அ சர்கள்; 
விதுஹு—புரிந்து சகாண்டார்கள்; 
ஸஹ—அந்ே; 
காதலன— நீண்ட காலம் கடந்து; 
இஹ—இந்ே உலகில்; 
மஹோ—சிறந்ே; 
த ாகஹ—த ாகத்ேின் அறிவி ல்; 
நஷ்டஹ—இழந்ேது; 
ப ந்ேப—எேிரிகளை எரிப்பவதன;



Verse – 4.2 (Translation)

O subduer of enemies, the saintly kings thus received this 
science of Yog in a continuous tradition. But with the long 

passage of time, it was lost to the world.

எேிரிகளை அடிபணி ச் சசய்பவத , துறவிகைான 
மன்னர்கள் இந்ே த ாக அறிவி ளல சோடர்ச்சி ான 

பா ம்பரி த்ேில் சபற்றனர். ஆனால் காலப்தபாக்கில், அது 
உலகத்ேிடம் இல்லாமல் தபானது.



Tamil English Sanskrit

ஏவம் evaṁ एवं
ப1 ம்ப1 ாப்1 ாப்1ே1 ம் paramparā-prāptam * पिम्पिा-प्राप्तम*्
இமம்  ாஜர்ஷத ா imaṁ rājarṣhayo ईमाम िाजर्षयो

விது3: | viduḥ | ववद:ु |
ஸ கா1தலதனஹ sa kāleneha स कालेनेह

மஹோ1 * mahatā * महता *

த ாதகா3 நஷ்ட1: yogo naṣhṭaḥ योगो नष्ट:
ப1 ந்ே1ப1 || Parantapa || पिन्तप ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.2



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.3

sa evāyaṁ mayā te ’dya yogaḥ proktaḥ purātanaḥ |

bhakto ’si me sakhā cheti rahasyaṁ hyetad uttamam ||3||

ஸ ஏவா ம் ம ா தே1த்3  த ாக3: ப்1த ாக்1ே1: பு1 ாே1ன: |
ப4க்தோ1ஸி தம ஸகா2தச1ேி1  ஹஸ் ம் ஹ்த ே1து3த்1ே1மம் ||3||

स एवायं मया तेऽद्य योग: प्रोक्त: पुिातन: |
भक्तोऽमस मे सखा चेतत िहस्यं ह्येतदतु्तमम ्|| 3||



Verse – 4.3 (Meanings)
saḥ—that; 
eva—certainly; 
ayam—this; 
mayā—by me; 
te—unto you; 
adya—today; 
yogaḥ—the science of Yog; 
proktaḥ—reveal; 
purātanaḥ—ancient; 
bhaktaḥ—devotee; 
asi—you are;  me—my; 
sakhā—friend; 
cha—and; iti—therefore; 
rahasyam—secret; hi—certainly; 
etat—this; uttamam—supreme

ஸஹ—அந்ே; 
ஏவ—நிச்ச மாக; 
அ ம்—இது; 
ம ா—என்னால்; 
தே—உங்களுக்கு; 
அத் —இன்று; 
த ாகஹ—த ாக அறிவி ல்; 
ப்த ாக்ேஹ—சவைிப்படுத்து; 
பு ாேனஹ—பழளம ான; 
பக்ேஹ—பக்ேர்; 
அஸி—நீ; 
தம—என்; 
ஸகா—நண்பன்; ச—மற்றும்; 
இேி—எனதவ;  ஹஸ் ம்— கசி ம்; 
ஹி—நிச்ச மாக; 
ஏேத்—இது; உத்ேமம்—உ ர்ந்ே



Verse – 4.3 (Translation)

The same ancient knowledge of Yog, which is the supreme 
secret, I am today revealing unto you, because you are My 

friend as well as My devotee, who can understand this 
transcendental wisdom.

த ாகத்ளேப் பற்றி  அதே மிக உ ர்ந்ே  கசி மான 
பண்ளட  அறிளவ இன்று நான் உனக்கு 

சவைிப்படுத்துகிதறன், ஏசனன்றால் எனது நண்பன் 
மற்றும் பக்ேனான உன்னால் இந்ே ஆழ்நிளல 

ஞானத்ளே புரிந்துசகாள்ை முடியும்.



Tamil English Sanskrit

ஸ ஏவா ம் sa evāyaṁ स एवायं
ம ா தே1த்3  * mayā te ’dya * मया तऽेद्य *

த ாக3: ப்1த ாக்1ே1: yogaḥ proktaḥ योग: प्रोक्त:
பு1 ாே1ன: | purātanaḥ | पुिातन: |

ப4க்தோ1ஸி தம bhakto ’si me भक्तोऽमस मे
ஸகா2தச1ேி1 * sakhā cheti * सखा चेतत *

 ஹஸ் ம் rahasyaṁ िहस्यं
ஹ்த ே1து3த்1ே1மம் || hyetad uttamam || ह्येतदतु्तमम ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.3



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.4

arjuna uvācha
aparaṁ bhavato janma paraṁ janma vivasvataḥ |

katham etad vijānīyāṁ tvam ādau proktavān iti ||4||

அர்ஜுன உவாச1 |
அப1 ம் ப4வதோ1ஜன்ம ப1 ம் ஜன்ம விவஸ்வே1: |

க1ே2தமே1த்3விஜான ீாம் த்1வமாசேௌ3 ப்1த ாக்1ே1வானிேி1 ||4||

अजुषन उवाच |
अपिं भवतो जन्म पिं जन्म वववस्वत: |

कथमेतद्ववजानीयां त्वमादौ प्रोक्तवातनतत || 4||



Verse – 4.4 (Meanings)

arjunaḥ uvācha—Arjun said; 
aparam—later; 
bhavataḥ—your; 
janma—birth; 
param—prior; 
janma—birth; 
vivasvataḥ—Vivasvan, the Sun God; 
katham—how; 
etat—this; 
vijānīyām—am I to understand; 
tvam—you; 
ādau—in the beginning; 
proktavān—taught; iti—thus

அர்ஜுனஹ உவாச—அர்ஜுனன் 
கூறினார்; 
அப ம்—பின்னர்; 
பவேஹ—உங்களுளட ; 
ஜன்ம—பிறப்பு; 
ப ம்—முன்; 
ஜன்ம—பிறப்பு; 
விவஸ்வேஹ—விவஸ்வான், சூரி க் 
கடவுள்; 
கேம்—எப்படி; 
ஏேத்—இது; 
விஜான ீாம்—நான் 
புரிந்துசகாள்தவன்; 
த்வம்—நீ; 
ஆசேௌ—ஆ ம்பத்ேில்; 
ப்த ாக்ேவான்—உங்கைால் 
கற்பிக்கப்பட்டது; இேி—இவ்வாறு



Verse – 4.4 (Translation)

Arjun said: You were born much after Vivasvan. How am 
I to understand that in the beginning You instructed this 

science to him?

அர்ஜுனன் கூறினார்: நீங்கள் விவஸ்வானுக்குப் 
பிறகுோன் பிறந்ேீர்கள். சோடக்கத்ேில் நீங்கள் 

அவருக்கு இந்ே அறிவி ளல அறிவுறுத்ேினரீ்கள் 
என்பளே நான் எப்படி புரிந்துசகாள்வது?



Tamil English Sanskrit

அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अजुषन उवाच |
அப1 ம் aparaṁ अपिं
ப4வதோ1 bhavato भवतो
ஜன்ம * janma * जन्म *

ப1 ம் paraṁ पिं
ஜன்ம janma जन्म

விவஸ்வே1: | vivasvataḥ | वववस्वत: |
க1ே2தமே1த்3விஜான ீாம் * katham etad vijānīyāṁ *

कथमेतद्ववजानीयां
*

த்1வமாசேௌ3 tvam ādau त्वमादौ
proktavān iti || प्रोक्तवातनतत ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.4



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.5

śhrī bhagavān uvācha
bahūni me vyatītāni janmāni tava chārjuna |

tānyahaṁ veda sarvāṇi na tvaṁ vettha parantapa ||5||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
ப3ஹூனி தம வ் ேீ1ோ1னி ஜன்மானி ே1வ சா1ர்ஜுன |

ோ1ன் ஹம் தவே3ஸர்வாணி ந த்1வம் தவத்1ே2 ப1 ந்ே1ப1 ||5||

श्रीभगवानुवाच |
बहूतन मे व्यतीतातन जन्मातन तव चाजुषन |

तान्यहं वेद सवाषणि न त्वं वेत्थ पिन्तप || 5||



Verse – 4.5 (Meanings)

śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme 
Lord said; 
bahūni—many; 
me—of mine; 
vyatītāni—have passed; 
janmāni—births; 
tava—of yours; 
cha—and; 
arjuna—Arjun; 
tāni—them; 
aham—I; 
veda—know; sarvāṇi—all; na—not; 
tvam—you; vettha—know; 
parantapa—Arjun, the scorcher of foes

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச—ஒப்பு ர்வற்ற 
பகவான் கூறினார்; 
பஹுனி—பல; 
தம—என்னுளட ; 
வ் ேீோனி—கடந்துவிட்டன; 
ஜன்மானி—பிறப்புகள்; 
ேவ—உன்னுளட ; 
ச—மற்றும்; 
அர்ஜுனா—அர்ஜுனன்; 
ோனி—அளவகள்; 
அஹம்—நான்; 
தவே—அறிதவன்; 
ஸர்வாணி—அளனத்தும்; 
ந—இல்ளல; 
த்வம்—நீ; தவத்ே—அறிக; 
ப ந்ேப—எேிரிகளை எரிப்பவனான
அர்ஜுனா (ந தவத்ே—அறி ாய்)



Verse – 4.5 (Translation)

The Supreme Lord said: Both you and I have had many 
births, O Arjun. You have forgotten them, while I 

remember them all, O Parantapa.

பகவான் கூறினார்: அர்ஜுனதன, நீயும் நானும் பல 
பிறவிகள் சபற்றிருக்கிதறாம். ஓ ப ந்ேபா, நான் நான் 
உன்னுளட  அளனத்து பிறவிகளையும் நிளனவில் 

ளவத்ேிருக்கும் சபாழுது நீ அளவகளை மறந்து 
விட்டாய்.



Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī bhagavān uvācha श्रीभगवानुवाच |
ப3ஹூனி தம bahūni me बहूतन मे
வ் ேீ1ோ1னி * vyatītāni * व्यतीतातन *

ஜன்மானி janmāni जन्मातन
ே1வ சா1ர்ஜுன | tava chārjuna | तव चाजुषन |
ோ1ன் ஹம் tānyahaṁ तान्यहं

தவே3ஸர்வாணி veda sarvāṇi * वेद सवाषणि *

ந த்1வம் na tvaṁ न त्वं
தவத்1ே2 ப1 ந்ே1ப1 || vettha parantapa || वेत्थ पिन्तप ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.5



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.6

ajo ’pi sannavyayātmā bhūtānām īśhvaro ’pi san |

prakṛitiṁ svām adhiṣhṭhāya sambhavāmyātma-māyayā ||6||

அதஜாபி1ஸன்னவ்  ாத்1மா பூ4ோ1னாமீஶ்வத ாபி1ஸன் |
ப்1 க்1ருேி1ம் ஸ்வாமேி4ஷ்டா2  ஸம்ப4வாம் ாத்1மமா  ா ||6||

अजोऽवप सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्विोऽवप सन ्|
प्रकृतत ंस्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया || 6||



Verse – 4.6 (Meanings)

ajaḥ—unborn; 
api—although; 
san—being so; 
avyaya ātmā—Imperishable nature; 
bhūtānām—of (all) beings;
īśhvaraḥ—the Lord; 
api—although; 
san—being; 
prakṛitim—nature; 
svām—of myself; 
adhiṣhṭhāya—situated; 
sambhavāmi—I manifest; 
ātma-māyayā—by my Yogmaya powe

அஜஹ—பிறக்காே; 
அபி—எனினும்; 
ஸன்—அப்படி இருப்பது; 
அவ்  ஆத்மா—அழி ாே இ ல்பு; 
பூோனாம்—(அளனத்து)—உ ிர்கைின்; 
ஈஶ்வ ஹ—இளறவன்; 
அபி—எனினும்; 
ஸன்—இருப்பது; 
ப் க்ருேிம்—இ ல்பு; 
ஸ்வாம்—என்னுளட ; 
அேிஷ்டா —அளமந்துள்ை; 
ஸம்பவாமி—நான் 
சவைிப்படுத்துகிதறன்; 
ஆத்ம—மா  ா—என் த ாகமா  
சக்ேி ால்



Verse – 4.6 (Translation)

Although I am unborn, the Lord of all living entities, and 
have an imperishable nature, yet I appear in this world by 

virtue of Yogmaya, My divine power.

நான் பிறக்காேவனாக இருந்ோலும், எல்லா 
உ ிர்களுக்கும் இளறவனாக இருந்ோலும், அழி ாே 

இ ல்புளட வனாக இருந்ோலும், என்னுளட சேய்வகீ 
த ாகமா  சக்ேி ினால் நான் இந்ே உலகில் 

தோன்றுகிதறன்.



Tamil English Sanskrit

அதஜாபி1 ajo ’pi अजोऽवप
ஸன்னவ்  ாத்1மா * sannavyayātmā * सन्नव्ययात्मा *

பூ4ோ1னாமீஶ்வத ாபி1 bhūtānām īśhvaro ’pi भूतानामीश्विोऽवप
ஸன் | San | सन ्|

ப்1 க்1ருேி1ம் prakṛitiṁ प्रकृततं
ஸ்வாமேி4ஷ்டா2 * svām adhiṣhṭhāya * स्वामधिष्ठाय *

ஸம்ப4வாம் ாத்1மமா  ா 
||

sambhavāmyātma-
māyayā ||

सम्भवाम्यात्ममाय
या ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.6



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.7

yadā yadā hi dharmasya glānir bhavati bhārata |

abhyutthānam adharmasya tadātmānaṁ sṛijāmyaham ||7||

 ோ3 ோ3ஹி ே4ர்மஸ்  க்3லானிர்ப4வேி1 பா4 ே1 |
அப்4யுத்1ோ2னமே4ர்மஸ்  ே1ோ3த்1மானம் ஸ்ருஜாம் ஹம் ||7||

यदा यदा हह िमषस्य ग्लातनभषवतत भाित |
अभ्युत्थानमिमषस्य तदात्मानं सजृाम्यहम ्|| 7||



Verse – 4.7 (Meanings)

yadā yadā—whenever; 
hi—certainly; 
dharmasya—of righteousness; 
glāniḥ—decline; 
bhavati—is; 
bhārata—Arjun, descendant of Bharat; 
abhyutthānam—increase; 
adharmasya—of unrighteousness; 
tadā—at that time; 
ātmānam—self; 
sṛijāmi—manifest; 
aham—I

 ோ  ோ—எவ்சவப்சபாழுது; 
ஹி—நிச்ச மாக; 
ேர்மஸ் —நீேி ின்; 
க்லானிஹி—சரிவு; 
பவேி—ஆகும்; 
பா ே—ப ே வம்ச வழித்தோன்றலான 
அர்ஜுனா; 
அப்யுத்ோனம்—அேிகரிப்பு 
அேர்மஸ் —அநீேி ின்; 
ேோ—அந்ே தந த்ேில்; 
ஆத்மானம்—சு மாக; 
ஸ்ருஜாமி—சவைிப்படுத்துகிதறன்; 
அஹம்—நான்



Verse – 4.7 (Translation)

Whenever there is a decline in righteousness and an 
increase in unrighteousness, O Arjun, at that time I 

manifest Myself on earth.

அர்ஜுனா, எப்சபாழுசேல்லாம் ேர்மம் குளறகிறதோ, 
அநி ா ம் அேிகமாகிறதோ, அப்தபாது நான் பூமி ில் 

என்ளன சவைிப்படுத்துகிதறன்.



Tamil English Sanskrit

 ோ3 ோ3ஹி yadā yadā hi यदा यदा हह
ே4ர்மஸ் * dharmasya * िमषस्य *

க்3லானிர்ப4வேி1 glānir bhavati ग्लातनभषवतत
பா4 ே1 | Bhārata | भाित |

அப்4யுத்1ோ2னமே4ர்மஸ் 
*

abhyutthānam 
adharmasya *

अभ्यतु्थानमिमषस्य
*

ே1ோ3த்1மானம் tadātmānaṁ तदात्मानं
ஸ்ருஜாம் ஹம் || Sṛijāmyaham || सजृाम्यहम ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.7



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.8

paritrāṇāya sādhūnāṁ vināśhāya cha duṣhkṛitām |

dharma-sansthāpanārthāya sambhavāmi yuge yuge ||8||

ப1ரித்1 ாணா  ஸாதூ4னாம் வினாஶா  ச1து3ஷ்க்1ருோ1ம் |
ே4ர்மஸம்ஸ்ோ2ப1னார்ோ2  ஸம்ப4வாமி யுதக3யுதக3 ||8||

परित्रािाय सािूनां ववनाशाय च दषु्कृताम ्|
िमषसंस्थापनाथाषय सम्भवामम युगे युगे || 8||



Verse – 4.8 (Meanings)

paritrāṇāya—to protect; 
sādhūnām—the righteous; 
vināśhāya—to annihilate; 
cha—and; 
duṣhkṛitām—the wicked; 
dharma—the eternal religion; 
sansthāpana-arthāya—to reestablish; 
sambhavāmi—I appear; 
yuge yuge—age after age

பரித் ாணா —பாதுகாக்க; 
ஸாதூனாம்—நீேிமான்; 
வினாஶா —அழிப்பேற்கு; 
ச—மற்றும்; 
துஷ்க்ரிோம்—துர்மார்கர்களை; 
ேர்ம—நித்ேி  மேம்; 
ஸன்ஸ்ோபன-அர்த்ோ —மீண்டும் 
நிறுவ; 
ஸம்பவாமி—நான் தோன்றுகிதறன்; 
யுதக யுதக—ஒவ்சவாரு யுகத்ேிலும்



Verse – 4.8 (Translation)

To protect the righteous, to annihilate the wicked, and to reestablish 
the principles of dharma I appear on this earth, age after age.

ஸன்மார்க்கத்ளேப் பாதுகாக்கவும், பழிபாவத்ேிற்கு 
அஞ்சாேவர்களை அழிக்கவும், ேர்மத்ேின் சகாள்ளககளை 
மீண்டும் நிளலநாட்டவும், நான் இந்ே பூமி ில் ஒவ்சவாரு 

யுகத்ேிலும் தோன்றுகிதறன்.



Tamil English Sanskrit

ப1ரித்1 ாணா paritrāṇāya परित्रािाय
ஸாதூ4னாம் * sādhūnāṁ * सािूनां *

வினாஶா  ச1 vināśhāya cha ववनाशाय च
து3ஷ்க்1ருோ1ம் | Duṣhkṛitām | दषु्कृताम ्|

ே4ர்மஸம்ஸ்ோ2ப1னார்ோ2
 *

dharma-sansthāpanārthāya 
*

िमषसंस्थापनाथाषय *

ஸம்ப4வாமி sambhavāmi सम्भवामम
யுதக3யுதக3 || yuge yuge || युगे युगे ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.8



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.9

janma karma cha me divyam evaṁ yo vetti tattvataḥ |

tyaktvā dehaṁ punar janma naiti mām eti so ’rjuna ||9||

ஜன்ம க1ர்ம ச1தம ேி3வ் தமவம் த ா தவத்1ேி1ே1த்1த்1வே1: |
த்1 க்1த்1வா தே3ஹம் பு1னர்ஜன்ம ளனேி1மாதமேி1தஸார்ஜுன ||9|

जन्म कमष च मे हदव्यमेवं यो वेवत्त तत्त्वत: |
त्यक्त्वा देहं पुनजषन्म नैतत मामेतत सोऽजुषन || 9||



Verse – 4.9 (Meanings)
janma—birth; 
karma—activities; 
cha—and; 
me—of mine; 
divyam—divine; 
evam—thus; 
yaḥ—who; 
vetti—know; 
tattvataḥ—in truth; 
tyaktvā—having abandoned; 
deham—the body; 
punaḥ—again; 
janma—birth; 
na—never;   eti—takes;  mām—to me; 
eti—comes;  saḥ—he;   arjuna—Arjun

ஜன்ம—பிறப்பு; 
கர்ம—சச ல்பாடுகள்; 
ச—மற்றும்; 
தம—என்னுளட ; 
ேிவ் ம்—சேய்வகீம; 
ஏவம்—இவ்வாறு; 
 ஹ— ார்; 
தவத்ேி—அறிக; 
ேத்வேஹ—உண்ளம ில்; 
த் க்த்வா—ளகவிட்டு; 
தேஹம்—உடல்; 
புனஹ—மீண்டும்; 
ஜன்ம—பிறப்பு; 
ந—ஒருதபாதும் இல்ளல; 
ஏேி—எடுக்கிறது; 
மாம்—என்னிடம்; ஏேி——வருகிறது; 
ஸஹ—அவர்; அர்ஜுனா—அர்ஜுனன்



Verse – 4.9 (Translation)

Those who understand the divine nature of My birth and 
activities, O Arjun, upon leaving the body, do not have to take 

birth again, but come to My eternal abode.

ஓ அர்ஜுனா, எனது பிறப்பு மற்றும் சச ல்பாடுகைின் 
சேய்வகீ ேன்ளமள ப் புரிந்து சகாள்பவர்கள், உடளல 

விட்டு சவைித றி  பிறகு, மீண்டும் பிறக்க 
தவண்டி ேில்ளல, ஆனால் எனது நித்ேி  இருப்பிடத்ேிற்கு 

வருவார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஜன்ம க1ர்ம janma karma जन्म कमष
ச1தம ேி3வ் ம் * cha me divyam * च मे हदव्य *

ஏவம் த ா தவத்1ேி1 evaṁ yo vetti मेवं यो वेवत्त
ே1த்1த்1வே1: | tattvataḥ | तत्त्वत: |

த்1 க்1த்1வா தே3ஹம் tyaktvā dehaṁ त्यक्त्वा देहं
பு1னர்ஜன்ம * punar janma * पुनजषन्म *

ளனேி1மாதமேி1 naiti mām eti नैतत मामेतत
தஸார்ஜுன ||

9 | so ’rjuna || सोऽजुषन ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.9



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.10

vīta-rāga-bhaya-krodhā man-mayā mām upāśhritāḥ |

bahavo jñāna-tapasā pūtā mad-bhāvam āgatāḥ ||10||

வேீ1 ாக3ப4 க்1த ாோ4மன்ம ா மாமுபா1ஶ்ரிோ1: |
ப3ஹதவா ஞானே1ப1ஸா பூ1ோ1மத்3பா4வமாக3ோ1: ||10||

वीतिागभयक्रोिा मन्मया मामुपाधश्रता: |
बहवो ज्ञानतपसा पूता मद्भावमागता: || 10||



Verse – 4.10 (Meanings)

vīta—free from; 
rāga—attachment; 
bhaya—fear; 
krodhāḥ—anger; 
mat-mayā—completely absorbed in 
me; mām—in me; 
upāśhritāḥ—taking refuge (of); 
bahavaḥ—many (persons); 
jñāna—of knowledge; 
tapasā—by the fire of knowledge; 
pūtāḥ—purified; 
mat-bhāvam—my divine love; 
āgatāḥ—attained

வேீ—இேில் இருந்து விடுபட்ட; 
 ாக—பற்றுேல்; 
ப —ப ம்; 
க்த ாோஹா—தகாபம்; 
மத்-ம ா—என்னில் முழுளம ாக 
ஐக்கி மான; 
மாம்—என்னில்; 
உபாஶ்ரிோஹா—அளடக்கலம் 
புகுந்ே; 
பஹவஹ—பல (நபர்கள்); 
ஞான—அறிவின்; 
ேபஸா—அறிவின் சநருப்பால்;
பூோஹா—தூய்ளமப்படுத்ேப்பட்ட; 
மத்-பாவம்—என் சேய்வகீ அன்பு; 
ஆகோஹா--அளடந்ேனர்.



Verse – 4.10 (Translation)

Being free from attachment, fear, and anger, becoming fully 
absorbed in Me, and taking refuge in Me, many persons in 

the past became purified by knowledge of Me, and thus 
attained My divine love.

பற்று, ப ம், தகாபம் ஆகி வற்றிலிருந்து விடுபட்டு, 
என்னில் முழுளம ாக மூழ்கி, என்னிடத்ேில்

அளடக்கலமாகி, கடந்ே காலத்ேில் பலர் என்ளனப் 
பற்றி  அறிவால் தூய்ளம ளடந்து, அேனால் எனது 

சேய்வகீ அன்ளப அளடந்ேனர்.



Tamil English Sanskrit

வேீ1 ாக3ப4 க்1த ாோ4  * vīta-rāga-bhaya-krodhā * वीतिागभयक्रोिा *

மன்ம ா man-mayā मन्मया
மாமுபா1ஶ்ரிோ1: | mām upāśhritāḥ | मामुपाधश्रता: |

ப3ஹதவா Bahavo बहवो
ஞானே1ப1ஸா * jñāna-tapasā * ज्ञानतपसा *

பூ1ோ1 pūtā पूता
மத்3பா4வமாக3ோ1: || mad-bhāvam āgatāḥ || मद्भावमागता: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.10



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.11

ye yathā māṁ prapadyante tāns tathaiva bhajāmyaham |

mama vartmānuvartante manuṣhyāḥ pārtha sarvaśhaḥ ||11||

த   ோ2மாம் ப்1 ப1த்3 ன்தே1ோ1ம்ஸ்ே1ளே2வ ப4ஜாம் ஹம் |
மம வர்த்1மானுவர்ே1ன்தே1 மனுஷ் ா: பா1ர்ே2ஸர்வஶ: ||11||

ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम ्|
मम वत्माषनुवतषन्ते मनुष्या: पाथष सवषश: || 11||



Verse – 4.11 (Meanings)
ye—who; 
yathā—in whatever way; 
mām—unto me; 
prapadyante—surrender; 
tān—them; 
tathā—so; 
eva—certainly; 
bhajāmi—reciprocate; 
aham—I; 
mama—my; 
vartma—path; 
anuvartante—follow; 
manuṣhyāḥ—men; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
sarvaśhaḥ—in all respects

த — ார்; 
 ோ—எந்ே விேத்ேிலும்; 
மாம்—என்ளன; 
ப் பத் ந்தே—ச ணளடகிறார்கள்; 
ோன்—அவர்களுக்கு; 
ேோ—அந்ே விேத்ேில்; 
ஏவ—நிச்ச மாக; 
பஜாமி—ப் ேிபலன்;
அஹம்—நான்; 
மம—என்; 
வர்த்மா—பாளேள ; 
அனுவர்ேந்தே—பின்பற்றுகின்றனர்; 
மனுஷ் ாஹா—மனிேர்கள்; 
பார்ே--ப்ரிோவின் மகன் அர்ஜுனா; 
ஸர்வஶஹ—எல்லா வளக ிலும்



Verse – 4.11 (Translation)

In whatever way people surrender unto Me, I reciprocate 
accordingly. Everyone follows My path, knowingly or 

unknowingly, O son of Pritha.

எந்ே வழி ில் மக்கள் என்னிடம் ச ணளடகிறார்கதைா, 
அேற்தகற்ப நான் ளகமாறு சசய்கிதறன். பிருளே ின் 
மகதன, சேரிந்தோ சேரி ாமதலா எல்தலாரும் என்

வழிள ப் பின்பற்றுகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

த   ோ2 ye yathā ये यथा
மாம் māṁ मां

ப்1 ப1த்3 ன்தே1 * prapadyante * प्रपद्यन्ते *

ோ1ம்ஸ்ே1ளே2வ tāns tathaiva तांस्तथवै
ப4ஜாம் ஹம் | Bhajāmyaham | भजाम्यहम ्|

மம mama मम
வர்த்1மானுவர்ே1ன்தே1 * vartmānuvartante * वत्माषनवुतषन्त े*

மனுஷ் ா: manuṣhyāḥ मनषु्या:
பா1ர்ே2 pārtha पाथष

ஸர்வஶ: || sarvaśhaḥ || सवषश: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.11



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.12

kāṅkṣhantaḥ karmaṇāṁ siddhiṁ yajanta iha devatāḥ |

kṣhipraṁ hi mānuṣhe loke siddhir bhavati karmajā ||12||

கா1ங்க்ஷன்ே1: க1ர்மணாம் ஸித்3ேி4ம்  ஜன்ே1இஹ தே3வோ1: |
க்ஷிப்1 ம் ஹி மானுதஷ தலாதக1ஸித்3ேி4ர்ப4வேி1க1ர்மஜா ||12||

काङ् क्षन्त: कमषिां मसद्धि ंयजन्त इह देवता: |
क्षक्षप्रं हह मानुर्े लोके मसद्धिभषवतत कमषजा || 12||



Verse – 4.12 (Meanings)

kāṅkṣhantaḥ—desiring; 
karmaṇām—material activities; 
siddhim—success; 
yajante—worship; 
iha—in this world; 
devatāḥ—the celestial gods; 
kṣhipram—quickly; 
hi—certainly; 
mānuṣhe—in human society; 
loke—within this world; 
siddhiḥ—rewarding; 
bhavati—manifest; 
karma-jā—from material activities

காங்க்ஷாந்ேஹ—விரும்புவது; 
கர்மணாம்—சபாருள் 
நடவடிக்ளககைில்; 
ஸித்ேிம்—சவற்றி; 
 ஜந்தே—வழிபடுகின்றனர்; 
இஹ—இந்ே உலகில்; 
தேவோஹா—தேவதலாக 
சேய்வங்கள்; 
க்ஷிப் ம்—விள வாக; 
ஹி—நிச்ச மாக; 
மாநுதஷ—மனிே சமுோ த்ேில்; 
தலாதக—இந்ே உலகத்ேிற்குள்; 
ஸித்ேிஹி—பலன் ேரும்; 
பவேி—சவைிப்படுத்ேப்படும்; 
கர்ம-ஜா—சபாருள் நடவடிக்ளககைில் 
இருந்து



Verse – 4.12 (Translation)

In this world, those desiring success in material activities 
worship the celestial gods, since material rewards 

manifest quickly.

இவ்வுலகில், சபாருள் சவகுமேிகள் விள வாக 
சவைிப்படுவோல் சபாருள் சார்ந்ே சச ல்கைில் 

சவற்றி சபற விரும்புதவார், தேவதலாக 
சேய்வங்களை வணங்குகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

கா1ங்க்ஷன்ே1: kāṅkṣhantaḥ काङ् क्षन्त:
க1ர்மணாம் karmaṇāṁ कमषिां
ஸித்3ேி4ம் * siddhiṁ * मसद्धिं *

 ஜன்ே1இஹ yajanta iha यजन्त इह
தே3வோ1: | devatāḥ | देवता: |

க்ஷிப்1 ம் ஹி kṣhipraṁ hi क्षक्षपं्र हह
மானுதஷ தலாதக1 * mānuṣhe loke * मानरु्े लोके *

ஸித்3ேி4ர்ப4வேி1 siddhir bhavati मसद्धिभषवतत
க1ர்மஜா || Karmajā || कमषजा ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.12



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.13

chātur-varṇyaṁ mayā sṛiṣhṭaṁ guṇa-karma-vibhāgaśhaḥ |

tasya kartāram api māṁ viddhyakartāram avyayam ||13||

சா1து1ர்வர்ண் ம் ம ா ஸ்ருஷ்ட1ம் கு3ணக1ர்மவிபா4க3ஶ: |
ே1ஸ்  க1ர்ோ1 மபி1மாம் வித்3த்4 1க1ர்ோ1 மவ்  ம் ||13||

चातुवषर्ण्य ंमया सषृ्टं गिुकमषववभागश: |
तस्य कताषिमवप मां ववद््यकताषिमव्ययम ्|| 13||



Verse – 4.13 (Meanings)

chātuḥ-varṇyam—the four categories 
of occupations; 
mayā—by me; 
sṛiṣhṭam—were created; 
guṇa—of quality; 
karma—and activities; 
vibhāgaśhaḥ—according to divisions; 
tasya—of that; 
kartāram—the creator; 
api—although; 
mām—me; 
viddhi—know; 
akartāram—non-doer; 
avyayam—unchangeable

சாதுர்வர்ண் ம்—நான்கு வளக
சோழில்கள்; 
ம ா—என்னால்; 
ஸ்ருஷ்டம்—உருவாக்கப்பட்டன; 
குண—ே ம்; 
கர்மா—மற்றும் சச ல்பாடுகள்; 
விபாகஶஹ—பிரிவுகைின்படி; 
ேஸ் —அேன்; 
கர்த்ோ ம்—பளடப்பவர்; 
அபி—எனினும்; 
மாம்—என்; 
வித்ேி—அறிக; 
அகர்ோ ம்—சசய் ாேவர்; 
அவ்  ம்—மாற்ற முடி ாேவர்



Verse – 4.13 (Translation)

The four categories of occupations were created by Me according 
to people’s qualities and activities. Although I am the Creator of 

this system, know Me to be the Non-doer and Eternal.

மக்கைின் குணங்கள் மற்றும் சச ல்பாடுகளுக்கு ஏற்ப நான்கு 
வளக ான சோழில்கள் என்னால் உருவாக்கப்பட்டன. நான் 
இந்ே அளமப்ளப உருவாக்கி வன் என்றாலும், என்ளனச் 
சசய் ாேவனாகவும் நித்ேி மானவனாகவும் அறிந்துசகாள்.



Tamil English Sanskrit

சா1து1ர்வர்ண் ம் chātur-varṇyaṁ चातवुषर्ण्यं
ம ா ஸ்ருஷ்ட1ம் * mayā sṛiṣhṭaṁ * मया सषृ्टं *

கு3ணக1ர்மவிபா4க3ஶ: | guṇa-karma-vibhāgaśhaḥ 
|

गिुकमषववभागश: |
ே1ஸ்  க1ர்ோ1 மபி1 tasya kartāram api तस्य कताषिमवप

மாம் * māṁ * मां *
வித்3த்4 1க1ர்ோ1 மவ் 

 ம் ||
viddhyakartāram avyayam 

||

ववद््यकताषिमव्यय
म ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.13



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.14

na māṁ karmāṇi limpanti na me karma-phale spṛihā |

iti māṁ yo ’bhijānāti karmabhir na sa badhyate ||14||

ந மாம் க1ர்மாணி லிம்ப1ன்ேி1ந தம க1ர்மப1தல ஸ்ப்1ருஹா |
இேி1மாம் த ாபி1ஜானாேி1க1ர்மபி4ர்ன ஸ ப3த்4 தே1 ||14||

न मां कमाषणि मलम्पन्न्त न मे कमषफले स्पहृा |
इतत मां योऽमभजानातत कमषमभनष स ब्यते || 14||



Verse – 4.14 (Meanings)
na—not; 
mām—me; 
karmāṇi—activities; 
limpanti—taint; 
na—nor; 
me—my; 
karma-phale—the fruits of action; 
spṛihā—desire; 
iti—thus; 
mām—me; 
yaḥ—who; 
abhijānāti—knows; 
karmabhiḥ—result of action; 
na—never; saḥ—that person; 
badhyate—is bound

ந—இல்ளல 
மாம்—என்ளன; 
கர்மாணி—சச ல்பாடுகள்; 
லிம்பந்ேி—களறபடும்; 
ந--இல்ளல; 
தம—எனக்கு; 
கர்ம-பதல—சச ல்கைின் பலன்கைில்; 
ஸ்ப்ரிஹா—ஆளச; 
இேி—இவ்வாறு; 
மாம்—என்ளன;  ஹ— ார்; 
அபிஜானாேி—அறிந்ே; 
கர்மபிஹி—சச ல்கைின் விளைவு; 
ந—இல்ளல; ஸஹ—அந்ே நபள ; 
பத் தே—கட்டுப்படுத்தும் 
ந—இல்ளல; 
(ந பத் தே—கட்டுப்டுத்ோது)



Verse – 4.14 (Translation)

Activities do not taint Me, nor do I desire the fruits of action. One 
who knows Me in this way is never bound by the karmic reactions of 

work.

சச ல்பாடுகள் என்ளனக் கைங்கப்படுத்ோது, சச லின் பலளன 
நான் விரும்புவதுமில்ளல. இந்ே வழி ில் என்ளன அறிந்ேவன் 

தவளல ின் கர்ம விளனகளுக்கு ஒருதபாதும் 
கட்டுப்படுவேில்ளல.



Tamil English Sanskrit

ந மாம் na māṁ न मां
க1ர்மாணி karmāṇi कमाषणि

லிம்ப1ன்ேி1 * limpanti * मलम्पन्न्त *

ந தம na me न मे
க1ர்மப1தல karma-phale कमषफले
ஸ்ப்1ருஹா | Spṛihā | स्पहृा |
இேி1மாம் iti māṁ इतत मां

த ாபி1ஜானாேி1 yo ’bhijānāti * योऽमभजानातत *

க1ர்மபி4ர்ன karmabhir na कमषमभनष
ஸ ப3த்4 தே1 || sa badhyate || स ब्यत े||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.14



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.15

evaṁ jñātvā kṛitaṁ karma pūrvair api mumukṣhubhiḥ |

kuru karmaiva tasmāttvaṁ pūrvaiḥ pūrvataraṁ kṛitam ||15||

ஏவம் ஞாத்1வா க்1ருே1ம் க1ர்ம பூ1ர்ளவ பி1முமுக்ஷுபி4: |
கு1ரு க1ர்ளமவ ே1ஸ்மாத்1த்1வம் பூ1ர்ளவ: பூ1ர்வே1 ம் க்1ருே1ம் 

||15||

एवं ज्ञात्वा कृतं कमष पूविैवप मुमुकु्षमभ: |
कुरु कमवै तस्मात्त्वं पूव:ै पूवषतिं कृतम ्|| 15||



Verse – 4.15 (Meanings)

evam—thus; 
jñātvā—knowing; 
kṛitam—performed; 
karma—actions; 
pūrvaiḥ—of ancient times; 
api—indeed; 
mumukṣhubhiḥ—seekers of liberation; 
kuru—should perform; 
karma—duty; 
eva—certainly; 
tasmāt—therefore; tvam—you; 
pūrvaiḥ—of those ancient sages; 
pūrva-taram—in ancient times; 
kṛitam—performed

ஏவம்— இவ்வாறு; 
ஞாத்வா—அறிந்து; 
க்ருேம்—சசய் ப்பட்டன; 
கர்ம—சச ல்கள்; 
பூர்ளவஹி—பண்ளட  காலத்ேின்; 
அபி—உண்ம ில்; 
முமுக்ஷுபிஹி—விடுேளலள 
நாடுபவர்கைால்; 
குரு—சசய்; 
கர்ம—கடளம; 
ஏவ—நிச்ச மாக; 
ேஸ்மாத்—எனதவ; 
த்வம்—நீ; 
பூர்ளவஹி--அந்ே பண்ளட  
முனிவர்ககைால்; 
பூர்வ-ே ம்—பண்ளட  காலத்ேில்; 
க்ருேம்—சசய்ேவாதற



Verse – 4.15 (Translation)

Knowing this truth, even seekers of liberation in ancient 
times performed actions. Therefore, following the footsteps 
of those ancient sages, you too should perform your duty.

இந்ே உண்ளமள  அறிந்து, பழங்காலத்ேில் விடுவிப்பு 
நாடுபவர்கள் கூட சச ல்களைச் சசய்ோர்கள். எனதவ, 

அந்ே முனிவர்கைின் அடிச்சுவடுகளைப் பின்பற்றி, 
நீங்களும் உங்கள் கடளமள ச் சசய்  தவண்டும்.



Tamil English Sanskrit

ஏவம் ஞாத்1வா evaṁ jñātvā एवं ज्ञात्वा
க்1ருே1ம் க1ர்ம * kṛitaṁ karma * कृतं कमष *
பூ1ர்ளவ பி1 pūrvair api पूविैवप

முமுக்ஷுபி4: | mumukṣhubhiḥ | मुमुकु्षमभ: |
கு1ரு க1ர்ளமவ kuru karmaiva कुरु कमवै

ே1ஸ்மாத்1த்1வம் * tasmāttvaṁ * कुरु कमवै *

பூ1ர்ளவ: pūrvaiḥ पूव:ै
பூ1ர்வே1 ம் pūrvataraṁ पूवषतिं
க்1ருே1ம் || Kṛitam || कृतम ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.15



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.16

kiṁ karma kim akarmeti kavayo ’pyatra mohitāḥ |

tat te karma pravakṣhyāmi yaj jñātvā mokṣhyase ’śhubhāt ||16||

கி1ம் க1ர்ம கி1மக1ர்தமேி1க1வத ாப்1 த்1  தமாஹிோ1: |
ே1த்1தே1க1ர்ம ப்1 வக்ஷ் ாமி  ஞ்ஞாத்1வா 

தமாக்ஷ் தஸஶுபா4த்1 ||16||

ककं कमष ककमकमेतत कवयोऽप्यत्र मोहहता: |
तते्त कमष प्रवक्ष्यामम यज्ज्ज्ञात्वा मोक्ष्यसेऽशुभात ् || 16||



Verse – 4.16 (Meanings)

kim—what; 
karma—action; 
kim—what; akarma—inaction; 
iti—thus; 
kavayaḥ—the wise; 
api—even; atra—in this; mohitāḥ—are 
confused; tat—that; te—to you; 
karma—action; pravakṣhyāmi—I shall 
explain; yat—which; jñātvā—knowing; 
mokṣhyase—you may free yourself; 
aśhubhāt—from inauspiciousness

கிம்—எது; 
கர்ம—சச ல்; 
கிம்—எது; 
அகர்ம—சச லற்ற ேன்ளம; 
இேி—இவ்வாறு; 
கவ ஹ—ஞானமுள்ைவர்கள்; 
அபி—கூட; 
அத் —இேில்; 
தமாஹிோஹா—குழப்பத்ேில் 
உள்ைனர்; 
ேத்—அது; தே— உனக்கு; 
கர்ம—சச ல்; 
ப் வக்ஷ் ாமி—நான் விைக்குகிதறன்; 
 த்—அளே; ஞாத்வா—அறிந்து; 
தமாக்ஷ் தஸ—நீ உன்ளன 
விடுவித்துக் சகாள்ைலாம்; 
அஶுபாத்--ேீங்கிலிருந்து



Verse – 4.16 (Translation)

What is action and what is inaction? Even the wise are 
confused in determining this. Now I shall explain to you the 

secret of action, by knowing which, you may free yourself from 
material bondage.

சச ல் என்றால் என்ன, சச லற்ற ேன்ளம என்றால் 
என்ன? அறிவாைிகள் கூட இளே ேீர்மானிப்பேில் குழப்பம் 

அளடகிறார்கள். இப்தபாது நான் உனக்கு சச லின் 
 கசி த்ளே விைக்குகிதறன், அளே அறிவேன் மூலம் நீ 

சபாருள் அடிளமத்ேனத்ேிலிருந்து விடுபடலாம்.



Tamil English Sanskrit

கி1ம் க1ர்ம kiṁ karma ककं कमष
கி1மக1ர்தமேி1 * kim akarmeti * ककमकमेतत *

க1வத ாப்1 த்1 kavayo ’pyatra कवयोऽप्यत्र
தமாஹிோ1: | mohitāḥ | मोहहता: |
ே1த்1தே1க1ர்ம tat te karma तते्त कमष
ப்1 வக்ஷ் ாமி * pravakṣhyāmi * प्रवक्ष्यामम *

 ஞ்ஞாத்1வா yaj jñātvā यज्ज्ज्ञात्वा
தமாக்ஷ் தஸஶுபா4த்1 || mokṣhyase ’śhubhāt || मोक्ष्यसेऽशभुात ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.16



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.17

karmaṇo hyapi boddhavyaṁ boddhavyaṁ cha vikarmaṇaḥ |

akarmaṇaśh cha boddhavyaṁ gahanā karmaṇo gatiḥ ||17||

க1ர்மதணா ஹ் பி1தபா3த்3ே4வ் ம் தபாத்3ே4வ் ம் 
ச1விக1ர்மண: |

அக1ர்மணஶ்ச தபா3த்3ே4வ் ம் க3ஹனா க1ர்மதணா க3ேி1: ||17||

कमषिो ह्यवप बोद्िव्यं बोद्िव्यं च ववकमषि: |
अकमषिश्च बोद्िव्यं गहना कमषिो गतत: || 17||



Verse – 4.17 (Meanings)

karmaṇaḥ—recommended action; 
hi—certainly; 
api—also; 
boddhavyam—should be known; 
boddhavyam—must understand; 
cha—and; 
vikarmaṇaḥ—forbidden action; 
akarmaṇaḥ—inaction; 
cha—and; 
boddhavyam—must understand; 
gahanā—profound; 
karmaṇaḥ—of action; 
gatiḥ—the true path

கர்மணஹ--பரிந்துள க்கப்பட்ட
சச ல்; 
ஹி—நிச்ச மாக; 
அபி--தமலும்; 
தபாத்ேவ் ம்—அறி ப்பட தவண்டும்; 
தபாத்ேவ் ம்—அறி ப்பட தவண்டும்; 
ச—மற்றும்; 
விகர்மணஹ—ேளடசசய் ப்பட்ட
சச ல்; 
அகர்மணஹ—சச லற்ற ேன்ளம; 
ச—மற்றும்; 
தபாத்ேவ் ம்—அறி ப்பட தவண்டும்; 
கஹனா—ஆழமான; 
கர்மணஹ--சச ல்; 
கேிஹி--உண்ளம ான பாளே



Verse – 4.17 (Translation)

You must understand the nature of all three—recommended 
action, wrong action, and inaction. The truth about these is 

profound and difficult to understand.

பரிந்துள க்கப்பட்ட சச ல், ேவறான சச ல், மற்றும் 
சச லற்ற ேன்ளம ஆகி  மூன்றின் ேன்ளமள யும் நீ 
புரிந்து சகாள்ை தவண்டும். இவற்ளறப் பற்றி  உண்ளம 

ஆழமானது மற்றும் புரிந்துசகாள்வது கடினம்.



Tamil English Sanskrit

க1ர்மதணா karmaṇo कमषिो
ஹ் பி1 hyapi ह्यवप

தபா3த்3ே4வ் ம் boddhavyaṁ * बोद्िव्यं *

தபாத்3ே4வ் ம் ச1 boddhavyaṁ cha बोद्िव्यं च
விக1ர்மண: | vikarmaṇaḥ| ववकमषि: |
அக1ர்மணஶ்ச akarmaṇaśh cha अकमषिश्च

தபா3த்3ே4வ் ம் * boddhavyaṁ * बोद्िव्यं *

க3ஹனா gahanā गहना
க1ர்மதணா karmaṇo कमषिो
க3ேி1: || gatiḥ || गतत: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.17



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.18

karmaṇyakarma yaḥ paśhyed akarmaṇi cha karma yaḥ |

sa buddhimān manuṣhyeṣhu sa yuktaḥ kṛitsna-karma-kṛit ||18||

க1ர்மண் க1ர்ம  : ப1ஶ்த ே3க1ர்மணி ச1க1ர்ம  : |
ஸ புத்3ேி4மான்மனுஷ்த ஷு ஸ யுக்ே1: 

க்1ருத்1ஸ்னக1ர்மக்1ருத்1 ||18||

कमषर्ण्यकमष य: पश्येदकमषणि च कमष य: |
स बुद्धिमान्मनुष्येर्ु स युक्त: कृत्स्नकमषकृत ्|| 18||



Verse – 4.18 (Meanings)
karmaṇi—action; 
akarma—in inaction; 
yaḥ—who; 
paśhyet—see; 
akarmaṇi—inaction; 
cha—also; 
karma—action; 
yaḥ—who; 
saḥ—they; 
buddhi-mān—wise; 
manuṣhyeṣhu—amongst humans; 
saḥ—they; 
yuktaḥ—yogis; 
kṛitsna-karma-kṛit—performers all 
kinds of actions

கர்மணி—சச ல்கைில்; 
அகர்ம—சச லற்ற நிளலள ; 
 ஹ— ார்; 
பஶ்த த்—பார்க்கிறாத ா; 
அகர்மணி—சச லற்ற ேன்ளம ில்; 
ச—தமலும்; 
கர்ம—சச ளல; 
 ஹ— ார்; 
ஸஹ—அவர்கள்; 
புத்ேி-மான்—ஞானி; 
மனுஷ்த ஷு—மனிேர்கைிளடத ; 
ஸஹ—அவர்; 
யுக்ேஹ—த ாகிகள்; 
க்ருத்ஸ்ன-கர்ம-க்ருத்—எல்லா
வளக ான சச ல்களையும் 
சசய்பவர்



Verse – 4.18 (Translation)

Those who see action in inaction and inaction in action are 
truly wise amongst humans. Although performing all kinds 

of actions, they are yogis and masters of all their actions.

சச லில் சச ல் இன்ளமள யும் சச லின்ளம ில் 
சச ளலயும் பார்ப்பவர்கள் உண்ளம ிதலத 

மனிேர்கைில் ஞானமுள்ைவர்கள். எல்லா வளக ான 
சச ல்களையும் சசய்ோலும், அவர்கள் த ாகிகள் 

மற்றும் அவர்கள் எல்லா சச ல்கைிலும் வல்லவர்கள்.



Tamil English Sanskrit

க1ர்மண் க1ர்ம  : karmaṇyakarma yaḥ कमषर्ण्यकमष य:
ப1ஶ்த ே3 * க1ர்மணி ச1 Paśhyeda * karmaṇi 

cha
पश्येदकमषणि च

க1ர்ம  : | karma yaḥ | कमष य: |
ஸ 

புத்3ேி4மான்மனுஷ்த ஷு *
sa buddhimān 

manuṣhyeṣhu *
स बुद्धिमान्मनषु्येर्ु 

*

ஸ யுக்ே1: sa yuktaḥ स यकु्त:
க்1ருத்1ஸ்னக1ர்மக்1ருத்1 || kṛitsna-karma-kṛit || कृत्स्नकमषकृत ् ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.18



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.19

yasya sarve samārambhāḥ kāma-saṅkalpa-varjitāḥ |

jñānāgni-dagdha-karmāṇaṁ tam āhuḥ paṇḍitaṁ budhāḥ ||19||

 ஸ்  ஸர்தவ ஸமா ம்பா4: கா1மஸங்க1ல்ப1வர்ஜிோ1: |
ஞானாக்3னிே3க்3ே4க1ர்மாணம் ே1மாஹுஹுப1ண்டிே1ம் பு3ோ4: ||19||

यस्य सवे समािम्भा: कामसङ्कल्पवन्जषता: |
ज्ञानान्ग्नदग्िकमाषिं तमाहु: पन्र्ण्ितं बुिा: || 19||



Verse – 4.19 (Meanings)

yasya—whose; 
sarve—every; 
samārambhāḥ—undertakings; 
kāma—desire for material pleasures; 
saṅkalpa—resolve; 
varjitāḥ—devoid of; 
jñāna—divine knowledge; 
agni—in the fire; 
dagdha—burnt; 
karmāṇam—actions; 
tam—him; 
āhuḥ—address; 
paṇḍitam—a sage; 
budhāḥ—the wise

 ஸ் — ாருளட ; 
ஸர்தவ—ஒவ்சவாரு; 
ஸமா ம்பாஹா—மு ற்சிகளும்; 
காம—சபாருள் இன்பங்களுக்கான 
ஆளசகளை; 
ஸங்கல்ப—ேீர்க்க; 
வர்ஜிோஹா—இல்லாமல்; 
ஞான—சேய்வகீ அறிவாகி ; 
அக்னி—அக்கினி ில்; 
ேக்ே—எரிக்கப்பட்ட; 
கர்மாணம்—சச ல்கைாக 
இருக்கின்றனதவா; 
ேம்—அவள ; 
ஆஹுஹு—என்பர்; 
பண்டிேம்—ஒரு முனிவர்; 
புோஹா—ஞானமுள்ைவர்



Verse – 4.19 (Translation)

The enlightened sages call those persons wise, whose 
every action is free from the desire for material pleasures 

and who have burnt the reactions of work in the fire of 
divine knowledge.

 ாச ாருவர் சசய்யும் சச லின் சபாருள் ஆளச ில் 
இருந்து விடுபட்டு சசய்யும் தவளல ின்

எேிர்விளனள  சேய்வகீ அறிவின் சநருப்பில் 
எரிக்கிறார்கதைா அவர்களை ஞானிகள் என்று ஞானம் 

சபற்ற முனிவர்கள் கூறுகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

 ஸ் yasya यस्य
ஸர்தவ sarve सवे

ஸமா ம்பா4: * samārambhāḥ * समािम्भा: *
கா1மஸங்க1ல்ப1வர்ஜிோ

1: | kāma-saṅkalpa-varjitāḥ |
कामसङ्कल्पवन्जषता: 

|
ஞானாக்3னிே3க்3ே4க1ர்மா

ணம் *
jñānāgni-dagdha-

karmāṇaṁ *
ज्ञानान्ग्नदग्िकमाषिं

*

ே1மாஹுஹு tam āhuḥ तमाहु:
ப1ண்டிே1ம் paṇḍitaṁ पन्र्ण्ितं
பு3ோ4: || budhāḥ || बुिा: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.19



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.20

tyaktvā karma-phalāsaṅgaṁ nitya-tṛipto nirāśhrayaḥ |

karmaṇyabhipravṛitto ’pi naiva kiñchit karoti saḥ ||20||

த்1 க்1த்1வா க1ர்மப2லாஸங்க3ம் நித்1 த்1ருப்1தோ1 நி ாஶ்  : |
க1ர்மண் பி4ப்1 வ்ருத்1தோ1பி1 ளநவ கி1ன்சி1த்1க1த ாேி1ஸ: ||20||

त्यक्त्वा कमषफलासङ्ग ंतनत्यतपृ्तो तनिाश्रय: |
कमषर्ण्यमभप्रवतृ्तोऽवप नैव ककन्चचत्किोतत स: || 20||



Verse – 4.20 (Meanings)

tyaktvā—having given up; 
karma-phala-āsaṅgam—attachment to 
the fruits of action; 
nitya—always; 
tṛiptaḥ—satisfied; 
nirāśhrayaḥ—without dependence; 
karmaṇi—in activities; 
abhipravṛittaḥ—engaged; 
api—despite; 
na—not; 
eva—certainly; 
kiñchit—anything; 
karoti—do; 
saḥ—that person

த் க்த்வா—துறந்து; 
கர்ம- ஃபல-ஆஸங்கம்—சச ல்கைின் 
பலன்கைின் மீது பற்ளற; 
நித் —எப்தபாதும்; 
த்ருப்ேஹ—ேிருப்ேியுடன்; 
நி ாஶ்  ஹ—சார்பு இல்லாமல்; 
கர்மணி—சச ல்பாடுகைில்; 
அபிப் வ்ருத்ேஹ—ஈடுபட்டு; 
அபி—இருந்ோலும்; 
ந—இல்ளல; 
ஏவ—நிச்ச மாக; 
கிஞ்சித்—எளேயும்; 
கத ாேி—சசய்பவ ாய் இருக்கும்; 
ஸஹ--அந்ே நபர் 
ந—இல்ளல;



Verse – 4.20 (Translation)

Such people, having given up attachment to the fruits of their 
actions, are always satisfied and not dependent on external 

things. Despite engaging in activities, they do not do anything at 
all.

இத்ேளக  மக்கள், ேங்கள் சச ல்கைின் பலன்கைின் மீோன 
பற்றுேளலக் ளகவிட்டு, எப்தபாதும் ேிருப்ேி ளடகிறார்கள். 

மற்றும் சவைிப்புற விஷ ங்களைச் சார்ந்து இருக்க 
மாட்டார்கள். சச ல்கைில் ஈடுபட்டாலும், அவர்கள் எளேயும் 

சசய்வேில்ளல.



Tamil English Sanskrit

த்1 க்1த்1வா tyaktvā त्यक्त्वा
க1ர்மப2லாஸங்க3ம் * karma-phalāsaṅgaṁ * कमषफलासङ्गं *

நித்1 த்1ருப்1தோ1 nitya-tṛipto तनत्यतपृ्तो
நி ாஶ்  : | nirāśhrayaḥ | तनिाश्रय: |

க1ர்மண் பி4ப்1 வ்ருத்1

தோ1பி1 *
karmaṇyabhipravṛitto ’pi 

*
कमषर्ण्यमभप्रवतृ्तोऽवप

*

ளநவ naiva नैव
கி1ன்சி1த்1க1த ாேி1ஸ: || kiñchit karoti saḥ ||

ककन्चचत्किोतत स: 
||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.20



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.21

nirāśhīr yata-chittātmā tyakta-sarva-parigrahaḥ |

śhārīraṁ kevalaṁ karma kurvan nāpnoti kilbiṣham ||21||

நி ாஶரீ் ே1சித்1ோ1த்1மா த்1 க்1ே1ஸர்வப1ரிக்3 ஹ: |
ஶாரீ ம் தக1வலம் க1ர்ம கு1ர்வன்னாப்1தனாேி1கி1ல்பி3ஷம் 

||21||

तनिाशीयषतधचत्तात्मा त्यक्तसवषपरिग्रह: |
शािीिं केवलं कमष कुवषन्नाप्नोतत ककन्ल्बर्म ्|| 21||



Verse – 4.21 (Meanings)

nirāśhīḥ—free from expectations; 
yata—controlled; 
chitta-ātmā—mind and intellect; 
tyakta—having abandoned; 
sarva—all; 
parigrahaḥ—the sense of ownership; 
śhārīram—bodily; 
kevalam—only; 
karma—actions; 
kurvan—performing; 
na—never; 
āpnoti—incurs; 
kilbiṣham—sin

நி ாஶஹீி--எேிர்பார்ப்புகைிலிருந்து 
விடுபட்டு; 
 ே--கட்டுப்படுத்ேப்பட்ட; 
சித்ே-ஆத்மா—மனம் மற்றும் புத்ேி; 
த் க்ே—துறந்து; 
ஸர்வ—அளனத்து; 
பரிக் ஹஹ—உரிளம உணர்வுகளை; 
ஶாரீ ம்--உடல்; 
தகவலம்—மட்டும்; 
கர்ம—சச ல்கள்; 
குர்வன்—சசய்து சகாண்டு 
இருப்பவருக்கு; 
ந—இல்ளல 
ஆப்தனாேி—ஏற்டும்; 
கில்பிஷம்—பாவம்; 



Verse – 4.21 (Translation)

Free from expectations and the sense of ownership, with the 
mind and intellect fully controlled, they incur no sin even 

though performing actions by their body.

எேிர்பார்ப்புகள் மற்றும் உரிளம உணர்வு 
ஆகி வற்றிலிருந்து விடுபட்டு, மனமும் புத்ேியும் 

முழுளம ாகக் கட்டுப்படுத்ேப்பட்டால், அவர்கள் ேங்கள் 
உடலால் சச ல்பட்டாலும் அவர்களுக்கு எந்ேப் பாவமும் 

ஏற்படாது.



Tamil English Sanskrit

நி ாஶரீ் ே1சித்1ோ1த்1மா * nirāśhīr yata-chittātmā *
तनिाशीयषतधचत्तात्मा

*

த்1 க்1ே1ஸர்வப1ரிக்3 ஹ: | tyakta-sarva-parigrahaḥ | त्यक्तसवषपरिग्रह: |
ஶாரீ ம் śhārīraṁ शािीिं
தக1வலம் kevalaṁ केवलं
க1ர்ம * karma * कमष *

கு1ர்வன்னாப்1தனாேி1 kurvan nāpnoti कुवषन्नाप्नोतत
கி1ல்பி3ஷம் || Kilbiṣham || ककन्ल्बर्म ्||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.21



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.22

yadṛichchhā-lābha-santuṣhṭo dvandvātīto vimatsaraḥ |

samaḥ siddhāvasiddhau cha kṛitvāpi na nibadhyate ||22||

 த்3ருச்1சா2லாப4ஸந்து1ஷ்தடா1 த்3வன்த்3வாேீ1தோ1 விமத்1ஸ : |
ஸம: ஸித்3ோ4வஸித்3சேௌ4 ச1க்1ருத்2வாபி1 ந நிப3த்4 தே1 ||22||

यदृच्छालाभसन्तुष्टो द्वन्द्वातीतो ववमत्सि: |
सम: मसद्िावमसद्िौ च कृत्वावप न तनब्यते || 22||



Verse – 4.22 (Meanings)

yadṛichchhā—which comes of its own 
accord; 
lābha—gain; 
santuṣhṭaḥ—contented; 
dvandva—duality; 
atītaḥ—surpassed; 
vimatsaraḥ—free from envy; 
samaḥ—equipoised; 
siddhau—in success; 
asiddhau—failure; 
cha—and; 
kṛitvā—performing; 
api—even; na—never; 
nibadhyate—is bound

 த்ருச்சா—ேன்னிச்ளச ாக வரும்; 
லாப—ஆோ த்ேில்; 
ஸந்துஷ்டஹ--ேிருப்ேியுளட ; 
த்வந்த்வ—இருளமள ; 
அேீேஹ—மீறி வ ாகவும்; 
விமத்ஸ ஹ—சபாறாளம 
இல்லாேவ ாகவும்; 
ஸமஹ—சமமாக பாவிப்ப ாகவும்; 
ஸித்சேௌ—சவற்றி ிலும்; 
அஸித்சேௌ—தோல்வி ிலும்;
ச—மற்றும்; 
க்ருத்வா—சச ல்பட்டாலும்; 
அபி—கூட; ‘நா—ஒருதபாதும்; 
நிபத் தே—கட்டுப்பட்டிருக்கிறது



Verse – 4.22 (Translation)

Content with whatever gain comes of its own accord, and free from envy, 
they are beyond the dualities of life. Being equipoised in success and 
failure, they are not bound by their actions, even while performing all 

kinds of activities.

சபாறாளம ிலிருந்து விடுபட்டு, ேன்னிச்ளச ாக வரும் எந்ே 
ஆோ த்ேில் ேிருப்ேியுளட வருமாக, வாழ்க்ளக ின் 
இருளமகளுக்கு அப்பாற்பட்டளவ ாக சவற்றி ிலும் 

தோல்வி ிலும் சமநிளல ில் இருப்போல், எல்லாவிேமான 
சச ல்களை சசய்யும்தபாதும் அவர்கள் ேங்கள் சச ல்களுக்குக் 

கட்டுப்படுவேில்ளல.



Tamil English Sanskrit

 த்3ருச்1சா2லாப4ஸந்து1

ஷ்தடா1 *
yadṛichchhā-lābha-

santuṣhṭo *

यदृच्छालाभसन्तषु्टो
*

த்3வன்த்3வாேீ1தோ1 dvandvātīto द्वन्द्वातीतो
விமத்1ஸ : | vimatsaraḥ | ववमत्सि: |

ஸம: samaḥ सम:
ஸித்3ோ4வஸித்3சேௌ4 ச1 

* siddhāvasiddhau cha * मसद्िावमसद्िौ च *

க்1ருத்2வாபி1 kṛitvāpi कृत्वावप
ந நிப3த்4 தே1 || na nibadhyate || न तनब्यत े||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.22



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.23

gata-saṅgasya muktasya jñānāvasthita-chetasaḥ |

yajñāyācharataḥ karma samagraṁ pravilīyate ||23||

க3ே1ஸங்க3ஸ்  முக்1ே1ஸ்  ஞானாவஸ்ேி2ே1தச1ே1ஸ: |
 ஞ்ஞா ாச1 ே1:க1ர்ம ஸமக்3 ம் ப்1 விலீ தே1 ||23||

गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानावन्स्थतचेतस: |
यज्ञायाचित: कमष समग्रं प्रववलीयते || 23||



Verse – 4.23 (Meanings)

gata-saṅgasya—free from material 
attachments; muktasya—of the 
liberated; jñāna-avasthita—
established in divine knowledge; 
chetasaḥ—whose intellect; yajñāya—as 
a sacrifice (to God); ācharataḥ—
performing; karma—action; 
samagram—completely; pravilīyate—
are free

கே-ஸங்கஸ் --—சபாருள் 
இளணப்புகைிலிருந்து 
விடுபட்டவரின்; முக்ேஸ் —--
விடுவிக்கப்படுகிற; ஞான---
அவஸ்ேிே--—சேய்வகீ அறிவில்
நிளலநிறுத்ேப்பட்ட; தசேஸஹ-----
புத்ேியுடன்;  ஞ்ஞா —--ஒரு 
ேி ாகமாக (கடவுளுக்கு); ஆச ேஹ--
--நடத்தும்; கர்ம--—சச ல்; 
ஸமக் ம்—--முற்றிலும்; ப் விலீ தே--
—சுேந்ேி மானளவ.



Verse – 4.23 (Translation)

They are released from the bondage of material attachments 
and their intellect is established in divine knowledge. Since 

they perform all actions as a sacrifice (to God), they are freed 
from all karmic reactions.

அவர்கள் சபாருள் பற்றுகைின் அடிளமத்ேனத்ேிலிருந்து 
விடுவிக்கப்படுகிறார்கள். மற்றும், அவர்கைின் புத்ேி 

சேய்வகீ அறிவில் நிளலநிறுத்ேப்பட்டுள்ைது. அவர்கள் 
எல்லா சச ல்களையும் ஒரு ேி ாகமாக (கடவுளுக்கு) 
சசய்வோல், அவர்கள் எல்லா கர்மவிளனகைிலிருந்தும் 

விடுபடுகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

க3ே1ஸங்க3ஸ் gata-saṅgasya गतसङ्गस्य
முக்1ே1ஸ்  * muktasya * मुक्तस्य *

ஞானாவஸ்ேி2ே1தச1ே1

ஸ: | jñānāvasthita-chetasaḥ | ज्ञानावन्स्थतचतेस: |
 ஞ்ஞா ாச1 ே1: yajñāyācharataḥ यज्ञायाचित:

க1ர்ம * karma * कमष *

ஸமக்3 ம் samagraṁ समग्रं
ப்1 விலீ தே1 || Pravilīyate || प्रववलीयते ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.23



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.24

brahmārpaṇaṁ brahma havir brahmāgnau brahmaṇā hutam |

brahmaiva tena gantavyaṁ brahma-karma-samādhinā ||24||

ப்3 ஹ்மார்ப1ணம் ப்3 ஹ்ம ஹவிர்ப்3 ஹ்மாக்3சனௌ ப்3 ஹ்மணா 
ஹுே1ம் |

ப்3 ஹ்ளமவ தே1ன க3ன்ே1வ் ம் ப்3 ஹ்மக1ர்மஸமாேி4னா ||24||

ब्रह्मापषिं ब्रह्म हववब्रषह्माग्नौ ब्रह्मिा हुतम ्|
ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकमषसमाधिना || 24||



Verse – 4.24 (Meanings)
brahma—Brahman; 
arpaṇam—the ladle and other 
offerings; 
brahma—Brahman; 
haviḥ—the oblation; 
brahma—Brahman; 
agnau—in the sacrificial fire; 
brahmaṇā—by that person; 
hutam—offered; 
brahma—Brahman; eva—certainly; 
tena—by that; 
gantavyam—to be attained;
brahma—Brahman; karma—offering; 
samādhinā—those completely 
absorbed in God-consciousness

ப் ஹ்ம—ப் ஹ்மன்; 
அர்ப்பணம்—அகப்ளப மற்றும் பிற 
காணிக்ளககள்; 
ப் ஹ்ம—ப் ஹ்மன்; 
ஹவிஹி--ப் ஸாேம்; 
ப் ஹ்ம—ப் ஹ்மன்; 
அக்சனௌ— ஞ்ஞ சநருப்பில்; 
ப் ஹ்மணா--அந்ே நப ால்; 
ஹுேம்—காணிக்ளக; 
ப் ஹ்ம--ப் ஹ்மன்; 
ஏவ—நிச்ச மாக; தேன—அேன் 
மூலம்; 
கந்ேவ் ம்—அளட  தவண்டும்
என்பது; 
ப் ஹ்ம—ப் ஹ்மன்;கர்ம—காணிக்ளக; 
ஸமாேினா—கடவுள் உணர்வில்
முழுளம ாக மூழ்கி வர்கள்



Verse – 4.24 (Translation)

For those who are completely absorbed in God-consciousness, the 
oblation is Brahman, the ladle with which it is offered is Brahman, 

the act of offering is Brahman, and the sacrificial fire is also 
Brahman. Such persons, who view everything as God, easily attain 

Him.

இளறயுணர்வில் முழுவதுமாக மூழ்கி வர்களுக்கு
ளநதவத்ேி ம் ப் ஹ்மம், அளேச் சசலுத்தும் க ண்டி ப் ஹ்மம், 

நிதவேனம் சசய்யும் சச ல் ப் ஹ்மம்,  ாகம் சசய்யும் 
சநருப்பும் ப் ஹ்மம். இவ்வாறு எல்லாவற்ளறயும் கடவுைாக 
கருதுபவர்கள் இவ்வாறு எைிோக அவள  அளடகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ப்3 ஹ்மார்ப1ணம் brahmārpaṇaṁ ब्रह्मापषिं
ப்3 ஹ்ம brahma ब्रह्म
ஹவிர் * 

ப்3 ஹ்மாக்3சனௌ Havir * brahmāgnau हववब्रषह्माग्नौ
ப்3 ஹ்மணா brahmaṇā ब्रह्मिा
ஹுே1ம் | Hutam | हुतम ्|

ப்3 ஹ்ளமவ தே1ன brahmaiva tena ब्रह्मैव तेन
க3ன்ே1வ் ம் * gantavyaṁ * गन्तव्यं *

ப்3 ஹ்மக1ர்மஸமாேி4
னா ||

brahma-karma-
samādhinā ||

ब्रह्मकमषसमाधिना 
||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.24



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.25

daivam evāpare yajñaṁ yoginaḥ paryupāsate |

brahmāgnāvapare yajñaṁ yajñenaivopajuhvati ||25||

ளே3வதமவாப1த   ஞ்ஞம் த ாகின: ப1ர்யுபா1ஸதே1 |
ப்3 ஹ்மாக்3னாவப1த   ஞ்ஞம் 

 ஞ்தஞளனதவாப1ஜுஹ்வேி1 ||25||

दैवमेवापिे यज्ञं योधगन: पयुषपासते |
ब्रह्माग्नावपिे यज्ञं यज्ञेनैवोपजहु्वतत || 25||



Verse – 4.25 (Meanings)

daivam—the celestial gods; 
eva—indeed; 
apare—others; 
yajñam—sacrifice; 
yoginaḥ—spiritual practioners; 
paryupāsate—worship; 
brahma—of the Supreme Truth; 
agnau—in the fire; 
apare—others; 
yajñam—sacrifice; 
yajñena—by sacrifice; 
eva—indeed; 
upajuhvati—offer

சேய்வம்—தேவதலாக 
சேய்வங்களை; 
ஏவ—உண்ளம ில்; 
அபத —மற்றவர்கள்; 
 ஜ்ஞம்—ேி ாகம்; 
த ாகினஹ--ஆன்மீக 
ப ிற்சி ாைர்கள்; 
பர்யுபாஸதே—வழிபடுகின்றனர்; 
ப் ஹ்ம—உ ர்ந்ே உண்ளம ின்; 
அக்சனௌ—ேீ ில்; 
அபத —மற்றவர்கள்; 
 ஞ்ஞம்—ேி ாகம்; 
 ஞ்தஞன--ேி ாகத்ோல்; 
ஏவ—உண்ளம ில்; 
உபஜுஹ்வேி--அர்பணிக்கின்றனர்



Verse – 4.25 (Translation)

Some yogis worship the celestial gods with material 
offerings unto them. Others worship perfectly who offer the 

self as sacrifice in the fire of the Supreme Truth.

சில த ாகிகள் தேவதலாக சேய்வங்களுக்கு சபாருள் 
காணிக்ளகள் அைித்து வழிபடுகிறார்கள். மற்றவர்கள் 

ப ம சத்ேி த்ேின் சநருப்பில் சு த்ளே ேி ாகம் சசய்து 
பரிபூ ணமாக வணங்குகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ளே3வதமவாப1த daivam evāpare दैवमेवापिे
 ஞ்ஞம் * yajñaṁ * यज्ञ ं*

த ாகின: yoginaḥ योधगन:
ப1ர்யுபா1ஸதே1 | Paryupāsate | पयुषपासत े|

ப்3 ஹ்மாக்3னாவப1த brahmāgnāvapare ब्रह्माग्नावपिे
 ஞ்ஞம் * yajñaṁ * यज्ञं *

 ஞ்தஞளனதவாப1ஜுஹ்
வேி1 || Yajñenaivopajuhvati || यजे्ञनवैोपजुह्वतत ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.25



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.26

śhrotrādīnīndriyāṇyanye sanyamāgniṣhu juhvati |

śhabdādīn viṣhayānanya indriyāgniṣhu juhvati ||26||

ஶ்த ாத்1 ாேீ3னிந்த்3ரி ாண் ன்த  ஸன் மாக்3னிஷு 
ஜுஹ்வேி1 |

ஶப்1ோ3ேீ3ன்விஷ ானன்  இந்த்3ரி ாக்3னிஷு ஜுஹ்வேி1 ||26||

श्रोत्रादीनीन्न्ियार्ण्यन्ये संयमान्ग्नर्ु जहु्वतत |
शब्दादीन्न्वर्यानन्य इन्न्ियान्ग्नर्ु जहु्वतत || 26||



Verse – 4.26 (Meanings)

śhrotra-ādīni—such as the hearing 
process; 
indriyāṇi—senses; 
anye—others; 
sanyama—restraint; 
agniṣhu—in the sacrficial fire; 
juhvati—sacrifice; 
śhabda-ādīn—sound vibration, etc; 
viṣhayān—objects of sense-
gratification; 
anye—others; 
indriya—of the senses; 
agniṣhu—in the fire; 
juhvati—sacrifice

ஶ்த ாத் —ஆேீனி—தகட்கும் 
சச ல்முளற தபான்றளவ; 
இந்ேிரி ாணி—உணர்வுகள்; 
அன்த —மற்றவர்கள்; 
ஸன் —கட்டுப்பாடு; 
அக்னிஷு— ஞ்ஞ சநருப்பில்; 
ஜுஹ்வேி—ேி ாகம் (சசய்கிறார்கள்); 
ஸப்ே--ஆேீன்-ஒலி அேிர்வு, 
முேலி ன; 
விஷ ான்—உணர்ளவத் 
ேிருப்ேிப்படுத்தும் சபாருள்கள்; 
அன்த —மற்றவர்கள்; 
இந்த்ரி —புலன்கைின்; 
அக்னிஷு—அக்கினி ில்; 
ஜுஹ்வேி—ேி ாகம்



Verse – 4.26 (Translation)

Others offer hearing and other senses in the sacrificial fire of 
restraint. Still others offer sound and other objects of the 

senses as sacrifice in the fire of the senses.

மற்றவர்கள் தகட்கும் மற்றும் பிற புலன்களை
கட்டுப்படுத்தும்  ஞ்ஞ சநருப்பில் ேி ாகம்

சசய்கிறார்கள் இன்னும் சிலர் புலன்கைின்  ஞ்ஞ 
சநருப்பில் ஒலி மற்றும் புலன்கைின் பிற சபாருட்களை 

ேி ாகம் சசய்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஶ்த ாத்1 ாேீ3னிந்த்3ரி ாண்
 ன்த * śhrotrādīnīndriyāṇyanye *

श्रोत्रादीनीन्न्ियार्ण्य
न्ये *

ஸன் மாக்3னிஷு sanyamāgniṣhu संयमान्ग्नर्ु
ஜுஹ்வேி1 | Juhvati | जुह्वतत |

ஶப்1ோ3ேீ3ன்விஷ ானன்  

* śhabdādīn viṣhayānanya *
शब्दादीन्न्वर्यानन्य

*

இந்த்3ரி ாக்3னிஷு indriyāgniṣhu इन्न्ियान्ग्नर्ु
ஜுஹ்வேி1 || Juhvati || जुह्वतत ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.26



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.27

sarvāṇīndriya-karmāṇi prāṇa-karmāṇi chāpare |

ātma-sanyama-yogāgnau juhvati jñāna-dīpite ||27||

ஸர்வாணநீ்த்3ரி க1ர்மாணி ப்1 ாணக1ர்மாணி சா1ப1த  |
ஆத்1மஸன் மத ாகா3க்3சனௌ 
ஜுஹ்வேி1ஞானேீ3பி1தே1 ||27||

सवाषिीन्न्ियकमाषणि प्रािकमाषणि चापिे |
आत्मसंयमयोगाग्नौ जहु्वतत ज्ञानदीवपते || 27||



Verse – 4.27 (Meanings)

sarvāṇi—all; 
indriya—the senses; 
karmāṇi—functions; 
prāṇa-karmāṇi—functions of the life 
breath; 
cha—and; 
apare—others; 
ātma-sanyama yogāgnau—in the fire 
of the controlled mind; 
juhvati—sacrifice; 
jñāna-dīpite—kindled by knowledge

ஸர்வாணி--—அளனத்து; 
இந்த்ரி --—புலன்கள்; 
கர்மாணி--—சச ல்பாடுகள்; 
ப் ாண-கர்மாணி—--உ ிர் சுவாசத்ேின் 
சச ல்பாடுகள்; 
ச--—மற்றும்; 
அபத —--மற்றவர்கள்; 
ஆத்ம-ஸன் ம-த ாகாக்சனௌ—--
கட்டுப்படுத்ேப்பட்ட மனேின்
சநருப்பில்; 
ஜுஹ்வேி—--ேி ாகம்; 
ஞான—ேீபிதே--—அறிவினால் 
தூண்டப்பட்டது



Verse – 4.27 (Translation)

Some, inspired by knowledge, offer the functions of all their 
senses and their life energy in the fire of the controlled mind.

சிலர், அறிவால் ஈர்க்கப்பட்டு, கட்டுப்படுத்ேப்பட்ட மனேின் 
சநருப்பில் ேங்கள் அளனத்து புலன்கைின் 

சச ல்பாடுகளையும் ேங்கள் உ ிர் ஆற்றளலயும் 
வழங்குகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஸர்வாணநீ்த்3ரி க1ர்மாணி * sarvāṇīndriya-karmāṇi * सवाषिीन्न्ियकमाषणि*

ப்1 ாணக1ர்மாணி prāṇa-karmāṇi प्रािकमाषणि
சா1ப1த  | Chāpare | चापिे |

ஆத்1மஸன் மத ாகா3க்3

சனௌ *

ātma-sanyama-yogāgnau 
*

आत्मसंयमयोगाग्नौ
*

ஜுஹ்வேி1 juhvati जुह्वतत
ஞானேீ3பி1தே1 || jñāna-dīpite || ज्ञानदीवपत े||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.27



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.28

dravya-yajñās tapo-yajñā yoga-yajñās tathāpare |

swādhyāya-jñāna-yajñāśh cha yatayaḥ sanśhita-vratāḥ 
||28||

த்3 வ்  ஞாஸ்ே1தபா1 ஞா த ாக3 ஞாஸ்ே1ோ2ப1த |
ஸ்வாத்4 ா ஞான ஞாஶ்ச1  ே1 : ஸந்ஶிே1வ் ோ1: ||28||

िव्ययज्ञास्तपोयज्ञा योगयज्ञास्तथापिे |
स्वा्यायज्ञानयज्ञाश्च यतय: संमशतव्रता: || 28||



Verse – 4.28 (Meanings)

dravya-yajñāḥ—offering one’s own 
wealth as sacrifice; 
tapaḥ-yajñāḥ—offering severe 
austerities as sacrifice; 
yoga-yajñāḥ—performance of eight-fold 
path of yogic practices as sacrifice; 
tathā—thus; 
apare—others; 
swādhyāya—cultivating knowledge by 
studying the scriptures; 
jñāna-yajñāḥ—those offer cultivation of 
transcendental knowledge as sacrifice; 
cha—also; 
yatayaḥ—these ascetics; 
sanśhita-vratāḥ—observing strict vows

த் வ் - ஞ்ஞாஹா---ஒருவரின் சசாந்ே 
சசல்வத்ளே ேி ாகமாக வழங்குேல்;
ேபஹ- ஞ்ஞாஹா—--கடுளம ான 
துறவறங்களை ேி ாகமாக வழங்குேல்; 
த ாக- ஞ்ஞாஹா--த ாகப் 
ப ிற்சிகைின் எட்டு மடங்கு பாளேள  
ேி ாகம் சசய்ேல்; 
ேோ—--இவ்வாறு; 
அபத --—மற்றவர்கள்; 
ஸ்வாத் ா —--தவேங்களைப் படிப்பேன் 
மூலம் அறிளவ வைர்ப்பது; 
ஞான- ஞ்ஞாஹா---ஆழ்நிளல அறிளவ 
ேி ாகமாக வழங்குபவர்கள்; 
ச--—தமலும்; 
 ே ஹ—--இந்ே துறவிகள்; 
ஸந்ஶிே-வ் ோஹா---கடுளம ான 
சபேங்களைக் களடப்பிடித்ேல்



Verse – 4.28 (Translation)

Some offer their wealth as sacrifice, while others offer severe 
austerities as sacrifice. Some practice the eight-fold path of yogic 

practices, and yet others study the scriptures and cultivate knowledge 
as sacrifice, while observing strict vows.

சிலர் ேங்கள் சசல்வத்ளே ேி ாகம் சசய்கிறார்கள், மற்றவர்கள் 
கடுளம ான துறவறத்ளே ேி ாகமாக அர்ப்பணிக்கின்றனர். சிலர் 

த ாகப் ப ிற்சிகைின் எட்டு மடங்கு பாளேள  ப ிற்சி 
சசய்கிறார்கள், இன்னும் சிலர் தவேங்களைப் படித்து, கடுளம ான 
சபேங்களை களடப்பிடிக்கும் தபாது ேி ாகமாக அறிளவ வைர்த்துக் 

சகாள்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

த்3 வ்  ஞாஸ்ே1தபா1 
ஞா *

dravya-yajñās tapo-yajñā 
*

िव्ययज्ञास्तपोयज्ञा
*

த ாக3 ஞாஸ்ே1ோ2ப1

த  | yoga-yajñās tathāpare | योगयज्ञास्तथापिे |
ஸ்வாத்4 ா ஞான ஞா

ஶ்ச1 *
swādhyāya-jñāna-yajñāśh 

cha *

स्वा्यायज्ञानयज्ञा
श्च *

 ே1 : yatayaḥ यतय:
ஸந்ஶிே1வ் ோ1: || sanśhita-vratāḥ || संमशतव्रता: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.28



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.29

apāne juhvati prāṇaṁ prāṇe ’pānaṁ tathāpare |

prāṇāpāna-gatī ruddhvā prāṇāyāma-parāyaṇāḥ ||29||

அபா1தன ஜுஹ்வேி1 ப்1 ாணம் ப்1 ாதணபா1னம் ே1ோ2ப1த  |
ப்1 ாணாபா1னக3ேீ1ருத்3த்4வா ப்1 ாணா ாமப1 ா ணா: ||29||

अपाने जहु्वतत प्रािं प्रािेऽपानं तथापिे |
प्रािापानगती रुद््वा प्रािायामपिायिा: || 29||



Verse – 4.29 (Meanings)

apāne—the incoming breath; 
juhvati—offer; 
prāṇam—the outgoing breath; 
prāṇe—in the outgoing breath; 
apānam—incoming breath; 
tathā—also; apare—others; 
prāṇa—of the outgoing breath; 
apāna—and the incoming breath; 
gatī—movement; 
ruddhvā—blocking; 
prāṇa-āyāma—control of breath; 
parāyaṇāḥ—wholly devoted;

அபாதன—--உள்வரும் மூச்சில்; 
ஜுஹ்வேி---அ ப்பணிக்கிறார்; 
ப் ாணம்--—சவைித றும் மூச்ளச; 
ப் ாதண—சவைித றும் மூச்சில்; 
அபானம்-—உள்வரும் மூச்ளச; 
ேோ-—தமலும்; 
அபத —மற்றவர்கள்; 
ப் ாண—சவைித றும் சுவாசத்ேின்; 
அபான—--மற்றும் உள்வரும் மூச்சு; 
கேீ—--இ க்கம்; 
ருத்வா—--ேடுத்து; 
ப் ாண-ஆ ாம—--மூச்ளசக் 
கட்டுப்பபடுத்துவேின் மூலம்; 
ப ா ணாஹா-—-முழு அர்ப்பணிப்ளப 
அைிி்கின்றனர்;



Tamil English Sanskrit

அபா1தன apāne अपाने
ஜுஹ்வேி1 juhvati जुह्वतत
ப்1 ாணம் * prāṇaṁ * प्रािं *

ப்1 ாதணபா1னம் prāṇe ’pānaṁ प्रािेऽपानं
ே1ோ2ப1த  | Tathāpare | तथापिे |

ப்1 ாணாபா1னக3ேீ1 prāṇāpāna-gatī प्रािापानगती
ருத்3த்4வா * ruddhvā * रुद््वा *

ப்1 ாணா ாமப1 ா ணா: 
|| prāṇāyāma-parāyaṇāḥ || प्रािायामपिायिा: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.29



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.30

apare niyatāhārāḥ prāṇān prāṇeṣhu juhvati |

sarve ’pyete yajña-vido yajña-kṣhapita-kalmaṣhāḥ ||30||

அப1த  நி ோ1ஹா ா: ப்1 ாணான்ப்1 ாதணஷு ஜுஹ்வேி1 |
ஸர்தவப்1த தே1 ஞ்ஞவிதோ3  ஞ்ஞக்ஷபி1ே1க1ல்மஷா: ||30||

अपिे तनयताहािा: प्रािान्प्रािेर्ु जहु्वतत |
सवेऽप्येते यज्ञववदो यज्ञक्षवपतकल्मर्ा: || 30||



Verse – 4.30 (Meanings)

apare—others; 
niyata—having controlled; 
āhārāḥ—food intake; 
prāṇān—life-breaths; 
prāṇeṣhu—life-energy; 
juhvati—sacrifice; 
sarve—all; 
api—also; 
ete—these; 
yajña-vidaḥ—knowers of sacrifices; 
yajña-kṣhapita—being cleansed by 
performances of sacrifices; 
kalmaṣhāḥ—of impurities

அபத —மற்றவர்கள்; 
நி ே—கட்டுப்படுத்ேி; 
ஆஹா ாஹா—உணவு 
உட்சகாள்ைளல; 
ப் ாணான்—உ ிர்-மூச்சுகளை; 
ப் ாதணஷு—உ ிர்-ஆற்றலில்;
ஜுஹ்வேி—ேி ாகம்; 
ஸர்தவ---அளனவரும்; 
அபி—தமலும்; 
ஏதே—இவர்கள்; 
 ஞ்ஞ-விோஹா— ாகங்களை 
அறிந்ேவர்கள்; 
 ஞ்ஞ-க்ஷபிோ— ாகங்கள் சசய்ே 
விளைவால் 
சுத்ேப்படுத்ேப்பட்டவர்கள்; 
கல்மஷாஹ—அசுத்ேங்கைிலிருந்து



Verse – 4.29 & 4.30 (Translation)

Still others offer as sacrifice the outgoing breath in the incoming breath, while some 
offer the incoming breath into the outgoing breath. Some arduously 

practice prāṇāyām and restrain the incoming and outgoing breaths, purely absorbed 
in the regulation of the life-energy. Yet others curtail their food intake and offer the 
breath into the life-energy as sacrifice. All these knowers of sacrifice are cleansed of 

their impurities as a result of such performances.

இன்னும் சிலர் உள்வரும் மூச்சில் சவைித றும் மூச்ளச ேி ாகம் 
சசய்கிறார்கள், சிலர் உள்வரும் மூச்ளச சவைிச்சசல்லும் சுவாசத்ேில் 

வழங்குகிறார்கள். சிலர் ப் ணா ாமத்ளே கடினமாகப் ப ிற்சி சசய்கிறார்கள், 
உ ிர்-ஆற்றலின் ஒழுங்குமுளற ில் முழுளம ாக உள்வாங்கப்பட்டு 

உள்வரும் மற்றும் சவைிச்சசல்லும் சுவாசங்களைக் கட்டுப்படுத்துகிறார்கள். 
இன்னும் சிலர் ேங்கள் உணளவ உட்சகாள்வளேக் குளறத்து, உ ிர்-
சக்ேி ில் மூச்ளச ேி ாகமாக வழங்குகிறார்கள். இந்ே ேி ாகத்ளே 

அறிந்ேவர்கள் அளனவரும் இத்ேளக  நிகழ்ச்சிகைின் விளைவாக ேங்கள் 
அசுத்ேங்கைிலிருந்து தூய்ளம ளடந்ேவர்கள்.



Tamil English Sanskrit

அப1த apare अपिे
நி ோ1ஹா ா: * niyatāhārāḥ * तनयताहािा: *

ப்1 ாணான்ப்1 ாதணஷு prāṇān prāṇeṣhu प्रािान्प्रािेर्ु
ஜுஹ்வேி1 | Juhvati | जुह्वतत |

ஸர்தவப்1த தே1 sarve ’pyete सवेऽप्येते
 ஞ்ஞவிதோ3 * yajña-vido * यज्ञववदो *

 ஞ்ஞக்ஷபி1ே1க1ல்மஷா: 
||

yajña-kṣhapita-kalmaṣhāḥ 
||

यज्ञक्षवपतकल्मर्ा: 
||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.30



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.31

yajña-śhiṣhṭāmṛita-bhujo yānti brahma sanātanam |

nāyaṁ loko ’styayajñasya kuto ’nyaḥ kuru-sattama ||31||

 ஞ்ஞஶிஷ்டா1ம்ருே1பு4தஜா  ான்ேி1 ப்3 ஹ்ம ஸனாே1னம் |
நா ம் தலாதகாஸ்த்1  ஞ்ஞஸ்  கு1தோ1ன் : கு1ருஸத்1ே1ம 

||31||

यज्ञमशष्टामतृभुजो यान्न्त ब्रह्म सनातनम ्|
नायं लोकोऽस्त्ययज्ञस्य कुतोऽन्य: कुरुसत्तम || 31||



Verse – 4.31 (Meanings)

yajña-śhiṣhṭa amṛita-bhujaḥ—they 
partake of the nectarean remnants of 
sacrifice; 
yānti—go; 
brahma—the Absolute Truth; 
sanātanam—eternal; 
na—never; 
ayam—this; 
lokaḥ—planet; 
asti—is; 
ayajñasya—for one who performs no 
sacrifice; kutaḥ—how; 
anyaḥ—other (world); 
kuru-sat-tama—best of theKurus,Arjun

 ஞ்ஞ-ஶிஷ்டஅம்ரிே-பூஜஹ---
அவர்கள் ேி ாகத்ேின் அமிர்ே
எச்சங்கைில் பங்கு சகாள்கிறார்கள்; 
 ாந்ேி—சசல்; 
ப் ஹ்ம--முழு உண்ளம; 
ஸனாேனம்—நித்ேி மான; 
ந—ஒருதபாதும் இல்ளல; 
அ ம்-தலாகஹ—இவ்வுலகில்;
அஸ்ேி—ஆகும்; 
அ ஞ்ஞஸ் —எந்ே  ாகத்ளேயும் 
சசய் ாேவனுக்கு; 
குேஹ--எப்படி; 
அன் ஹ—மற்ற (உலகம்); 
குரு-ஸத்-ேம—குருக்கைில் சிறந்ேவர், 
அர்ஜுனன்



Verse – 4.31 (Translation)

Those who know the secret of sacrifice, and engaging in it, 
partake of its remnants that are like nectar, advance toward the 

Absolute Truth. O best of the Kurus, those who perform no 
sacrifice find no happiness either in this world or the next.

ேி ாகத்ேின்  கசி த்ளே அறிந்து, அேில் ஈடுபடுபவர்கள், 
அமிர்ேம் தபான்ற அேன் எஞ்சி வற்ளற உட்சகாண்டு, பூ ண 
சத்ேி த்ளே தநாக்கி முன்தனறுகிறார்கள். ஓ குருக்கைில் 
சிறந்ேவதன, ேி ாகம் சசய் ாேவர்கள் இம்ளம ிதலா 

மறுளம ிதலா மகிழ்ச்சிள க் காண முடி ாது.



Tamil English Sanskrit

 ஞ்ஞஶிஷ்டா1ம்ருே1பு4

தஜா *

yajña-śhiṣhṭāmṛita-bhujo 
*

यज्ञमशष्टामतृभुजो *

 ான்ேி1 yānti यान्न्त
ப்3 ஹ்ம brahma ब्रह्म

ஸனாே1னம் | Sanātanam | सनातनम ्|
நா ம் nāyaṁ नायं

தலாதகாஸ்த்1  ஞ்ஞஸ்
 * loko ’styayajñasya * लोकोऽस्त्ययज्ञस्य *

கு1தோ1ன் : kuto ’nyaḥ कुतोऽन्य:
கு1ருஸத்1ே1ம || kuru-sattama || कुरुसत्तम ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.31



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.32

evaṁ bahu-vidhā yajñā vitatā brahmaṇo mukhe |

karma-jān viddhi tān sarvān evaṁ jñātvā vimokṣhyase ||32||

ஏவம் ப3ஹுவிோ4 ஞ்ஞா விே1ோ1 ப்1 ஹ்மதணா முதக2 |
க1ர்மஜான்வித்3ேி4ோ1ன்ஸர்வாதனவம் ஞாத்வா 

விதமாக்ஷ் தஸ ||32||

एवं बहुवविा यज्ञा ववतता ब्रह्मिो मुखे |
कमषजान्न्वद्धि तान्सवाषनेवं ज्ञात्वा ववमोक्ष्यसे || 32||



Verse – 4.32 (Meanings)

evam—thus; 
bahu-vidhāḥ—various kinds of; 
yajñāḥ—sacrifices; 
vitatāḥ—have been described; 
brahmaṇaḥ—of the Vedas; 
mukhe—through the mouth; 
karma-jān—originating from works; 
viddhi—know; 
tān—them; 
sarvān—all; 
evam—thus; 
jñātvā—having known; 
vimokṣhyase—you shall be liberated

ஏவம்—--இவ்வாறு; 
பஹு-விோஹா---பல்தவறு 
வளக ான; 
 ஞ்ஞாஹா---ேி ாகங்கள்; 
விேோஹா—--விவரிக்கப்பட்டது; 
ப் ஹ்மணஹ--—தவேங்கைின்; 
முதக--—வாய் வழி ாக; 
கர்ம-ஜான்—--சச ல்கைில் இருந்து 
தோன்றுவது; 
வித்ேி—--அறிக; 
ோன்—--அவர்கள்; 
ஸர்வான்--—அளனத்து; 
ஏவம்--—இவ்வாறு; 
ஞாத்வா—--அறிந்து; 
விதமாக்ஷ் தஸ----நீ விடுேளல
சபறுவாய்



Verse – 4.32 (Translation)

All these different kinds of sacrifice have been described in the 
Vedas. Know them as originating from different types of work; 

this understanding cuts the knots of material bondage.

இந்ே பல்தவறு வளக ான ேி ாகங்கள் அளனத்தும் 
தவேங்கைில் விவரிக்கப்பட்டுள்ைன. அளவ பல்தவறு 

வளக ான தவளலகைிலிருந்து தோன்றி ளவ என அறிந்து 
சகாள்; இந்ே புரிேல் சபாருள் அடிளமத்ேனத்ேின்

முடிச்சுகளை சவட்டுகிறது.



Tamil English Sanskrit

ஏவம் evaṁ एवं
ப3ஹுவிோ4 bahu-vidhā बहुवविा
 ஞ்ஞா * yajñā * यज्ञा *

விே1ோ1 vitatā ववतता
ப்1 ஹ்மதணா brahmaṇo ब्रह्मिो

முதக2 | Mukhe | मुखे |
க1ர்மஜான்வித்3ேி4 karma-jān viddhi कमषजान्न्वद्धि

ோ1ன்ஸர்வான் * ஏவம் tān sarvān * evaṁ तान्सवाषनेवं
ஞாத்வா jñātvā ज्ञात्वा

விதமாக்ஷ் தஸ || Vimokṣhyase || ववमोक्ष्यसे ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.32



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.33

śhreyān dravya-mayād yajñāj jñāna-yajñaḥ parantapa |

sarvaṁ karmākhilaṁ pārtha jñāne parisamāpyate ||33||

ஶ்த  ான்த்3 வ் ம ாத்3 ஞ்ஞாஜ்ஞான ஞ்ஹ ப1 ந்ே1ப1 |
ஸர்வம் க1ர்மாகி2லம் பா1ர்ே ஞாதன 

ப1ரிஸமாப்1 தே1 ||33||

शे्रयान्िव्यमयाद्यज्ञाज्ज्ज्ञानयज्ञ: पिन्तप |
सव ंकमाषणखलं पाथष ज्ञाने परिसमाप्यते || 33||



Verse – 4.33 (Meanings)

śhreyān—superior; 
dravya-mayāt—of material 
possessions; 
yajñāt—than the sacrifice; 
jñāna-yajñaḥ—sacrifice performed in 
knowledge; 
parantapa—subduer of enemies, 
Arjun; 
sarvam—all; 
karma—works; 
akhilam—all; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
jñāne—in knowledge; 
parisamāpyate—culminate

ஶ்த  ான்—--உ ர்ந்ே; 
த் வ் -ம ாத்—--
சபாருளுளடளமகைின்; 
 ஞ்ஞாத்–--- ாகத்ளே விட 
ஞான— ஞ்ஞஹ--– ஞானத்ேில் 
சசய்யும்  ாகம்; 
ப ந்ேப----எேிரிகளை அடக்குபவதன, 
அர்ஜுனா; 
ஸர்வம்----அளனத்து 
கர்ம—சச ல்களும்; 
அகிலம்--—அளனத்து; 
பார்ே----ப்ரிோவின் மகதன, அர்ஜுனா 
ஞாதன----சேய்வகீ அறிவில்; 
பரிஸமாப் தே---முடிவளடகின்றன



Verse – 4.33 (Translation)

O subduer of enemies, sacrifice performed in knowledge is 
superior to any mechanical material sacrifice. After all, O 

Parth, all sacrifices of work culminate in knowledge.

எேிரிகளை அடக்குபவதன, எந்ே விேமான உடல் 
அல்லது சபாருள் ேி ாகத்ளே விட அறிவுடன்

சசய் ப்படும்  ாகம் தமலானது. ஓ பார்த்ோ. இறுேி ில் 
அளனத்து ேி ாகங்களும் சேய்வகீ அறிவில்

முடிவளடகின்றன.



Tamil English Sanskrit

ஶ்த  ான் śhreyān

शे्रयान्िव्यमयाद्यज्ञा
ज्ज्ज्ञानयज्ञ:

த்3 வ் ம ாத்3 dravya-mayād

 ஞ்ஞாஜ் * yajñāj *

ஞான ஞ்ஹ jñāna-yajñaḥ

ப1 ந்ே1ப1 | Parantapa | पिन्तप |
ஸர்வம் sarvaṁ सवं

க1ர்மாகி2லம் karmākhilaṁ कमाषणखलं
பா1ர்ே * pārtha * पाथष *

ஞாதன jñāne ज्ञाने
ப1ரிஸமாப்1 தே1 || Parisamāpyate || परिसमाप्यते ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.33



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.34

tad viddhi praṇipātena paripraśhnena sevayā |

upadekṣhyanti te jñānaṁ jñāninas tattva-darśhinaḥ ||34||

ே1த்3வித்3ேி4 ப்1 ணிபா1தே1ன ப1ரிப்1 ஶ்தனன தஸவ ா |
உப1தே3க்ஷ் ன்ேி1தே1ஞானம் 

ஞானினஸ்ே1த்1த்1வே3ர்ஶினஹ ||34||

तद्ववद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया |
उपदेक्ष्यन्न्त ते ज्ञानं ज्ञातननस्तत्त्वदमशषन: || 34||



Verse – 4.34 (Meanings)

tat—the truth; 
viddhi—try to learn; 
praṇipātena—by approaching a 
spiritual master; 
paripraśhnena—by humble inquiries; 
sevayā—by rendering service; 
upadekṣhyanti—can impart; 
te—unto you; 
jñānam—knowledge; 
jñāninaḥ—the enlightened; 
tattva-darśhinaḥ—those who have 
realized the truth

ேத்--—உண்ளம; 
வித்ேி—--கற்க மு ற்சி சசய்; 
ப் ணிபாதேன—--ஒரு ஆன்மீக 
குருளவ அணுகுவேன் மூலம்;
பரிப் ஶ்தனன—ோழ்ளம ான 
விசா ளணகைால்; 
தசவ ா—--தசளவ சசய்வேன் 
மூலம்; 
உபதேக்ஷ் ந்ேி—--
கற்றுக்சகாடுப்பார்கள்;
தே—--உங்களுக்கு; 
ஞானம்—--அறிவு; 
ஞாநினஹ----அறிவு சபற்றவர்; 
த்த்வ-ேர்ஶினஹ—--உண்ளமள  
உணர்ந்ேவர்கள்



Verse – 4.34 (Translation)

Learn the Truth by approaching a spiritual master. Inquire from 
him with reverence and render service unto him. Such an 

enlightened Saint can impart knowledge unto you because he 
has seen the Truth.

ஆன்மீக குருளவ அணுகி உண்ளமள க் 
கற்றுக்சகாள்ளுங்கள். ப பக்ேியுடன் அவரிடம் விசாரித்து 
அவருக்கு தசளவ சசய்யுங்கள். அத்ேளக  ஞானம் சபற்ற 

துறவி சத்ேி த்ளே கண்டோல் உங்களுக்கு அறிளவ 
வழங்க முடியும்.



Tamil English Sanskrit

ே1த்3வித்3ேி4 tad viddhi तद्ववद्धि
ப்1 ணிபா1தே1ன * praṇipātena * प्रणिपातने *

ப1ரிப்1 ஶ்தனன paripraśhnena परिप्रश्नेन
தஸவ ா | Sevayā | सेवया |

உப1தே3க்ஷ் ன்ேி1தே1 upadekṣhyanti te उपदेक्ष्यन्न्त ते
ஞானம் * jñānaṁ * ज्ञानं *

ஞானினஸ்ே1த்1த்1வே3ர்
ஶினஹ ||

jñāninas tattva-darśhinaḥ 
||

ज्ञातननस्तत्त्वदमशषन:
||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.34



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.35

yaj jñātvā na punar moham evaṁ yāsyasi pāṇḍava |

yena bhūtānyaśheṣheṇa drakṣhyasyātmanyatho mayi ||35||

 ஜ்ஞாத்1வா ந பு1னர்தமாஹதமவம்  ாஸ் ஸி பா1ண்ட1வ |
த ன பூ4ோ1ன் தஶதஷண த்3 க்ஷ் ஸ் ாத்1மன் தோ2ம ி ||35||

यज्ज्ज्ञात्वा न पुनमोहमेवं यास्यमस पार्ण्िव |
येन भूतान्यशरे्ेि िक्ष्यस्यात्मन्यथो मतय || 35||



Verse – 4.35 (Meanings)

yat—which; 
jñātvā—having known; 
na—never; 
punaḥ—again; 
moham—delusion; 
evam—like this; 
yāsyasi—you shall get; 
pāṇḍava—Arjun, the son of Pandu; 
yena—by this; 
bhūtāni—living beings; 
aśheṣhāṇi—all; 
drakṣhyasi—you will see; 
ātmani—within me (Shree Krishna); 
atho—that is to say; mayi—in me

 த்—எளே; 
ஞாத்வா—அறிந்து; 
ந—ஒருதபாதும் இல்ளல;
புனஹ—மீண்டும்; 
தமாஹம்—மாள ள ; 
ஏவம்—இப்படி; 
 ாஸ் ஸி--நீ சபறுவாய்; 
பாண்டவ—பாண்டுவின் மகன், 
அர்ஜுனா; 
த ன—--இேன் மூலம்; 
பூோனி--—உ ிரினங்கள்; 
அதஶஷாணி—அளனத்தும்; 
த் க்ஷ் ஸி—--நீ பார்ப்பாய்; 
ஆத்மனி—--என்னுள் (ஶ்ரீ கிருஷ்ணர்); 
அதோ—--அோவது; 
ம ி---என்னில்; (ந  ாஸ் ஸி—
நீங்கள் சபற மாட்டீர்கள்)



Verse – 4.35 (Translation)

Following this path and having achieved enlightenment 
from a Guru, O Arjun, you will no longer fall into delusion. 

In the light of that knowledge, you will see that all living 
beings are but parts of the Supreme, and are within Me.

இந்ே வழிள ப் பின்பற்றி, ஒரு குருவிடம் ஞானம் 
சபற்ற பிறகு, ஓ அர்ஜுனா, இனி நீ மாள  ில்

விழமாட்டாய். அந்ே அறிவின் சவைிச்சத்ேில், எல்லா 
உ ிரினங்களும் உன்னேத்ேின் பகுேிகள் மற்றும் 

எனக்குள் இருப்பளே நீ பார்ப்பாய்.



Tamil English Sanskrit

 ஜ்ஞாத்1வா yaj jñātvā यज्ज्ज्ञात्वा
ந பு1னர்தமாஹம் * ஏவம் na punar moham * evaṁ न पुनमोहमेवं

 ாஸ் ஸி yāsyasi यास्यमस
பா1ண்ட1வ | Pāṇḍava | पार्ण्िव |

த ன yena येन
பூ4ோ1ன் தஶதஷண * bhūtānyaśheṣheṇa * भूतान्यशरे्ेि *
த்3 க்ஷ் ஸ் ாத்1மன் 

தோ2 drakṣhyasyātmanyatho िक्ष्यस्यात्मन्यथो
ம ி || Mayi || मतय ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.35



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.36

api ched asi pāpebhyaḥ sarvebhyaḥ pāpa-kṛit-tamaḥ |

sarvaṁ jñāna-plavenaiva vṛijinaṁ santariṣhyasi ||36||

அபி1தசே3ஸி பா1தப1ப்4 ஹ ஸர்தவப்4 ஹ 
பா1ப1க்1ருத்1ே1மஹ |

ஸர்வம் ஞானப்1லதவளனவ வ்ருஜினம் ஸந்ே1ரிஷ் ஸி ||36||

अवप चेदमस पापेभ्य: सवेभ्य: पापकृत्तम: |
सव ंज्ञानप्लवेनैव वनृ्जनं सन्तरिष्यमस || 36||



Verse – 4.36 (Meanings)

api—even; 
chet—if; 
asi—you are; 
pāpebhyaḥ—sinners; 
sarvebhyaḥ—of all; 
pāpa-kṛit-tamaḥ—most sinful; 
sarvam—all; 
jñāna-plavena—by the boat of divine 
knowledge; 
eva—certainly; 
vṛijinam—sin; 
santariṣhyasi—you shall cross over

அபி—--கூட; 
தசத்--—என்றால்; 
அஸி--—நீ; 
பாதபப் ஹ—--பாவிகள்; 
ஸர்தவப் ஹ—--எல்லாவற்றிலும்; 
பாப- க்ருத்-ேமஹ—--சபரும் பாவம் 
சபரும்பாவம் சசய்ேவர்கள்; 
ஸர்வம்—--அளனத்து; 
ஞான-ப்லதவன—--சேய்வகீ அறிவின் 
படகால்; ஏவ—--நிச்ச மாக; 
வ்ருஜினம்—--பாவம்; 
ஸந்ேரிஷ் ஸி--—நீ கடந்து 
விடுவாய்



Verse – 4.36 (Translation)

Even those who are considered the most immoral of all 
sinners can cross over this ocean of material existence by 

seating themselves in the boat of divine knowledge.

எல்லா பாவிகைிலும் மிகவும் 
ஒழுக்கக்தகடானவர்கைாகக் கருேப்படுபவர்கள் கூட, 

சேய்வகீ அறிவின் படகில் ேங்களை 
உட்கா ளவத்துக்சகாண்டு இந்ே ஜட வாழ்வின் 

கடளலக் கடக்க முடியும்.



Tamil English Sanskrit

அபி1 api अवप
தசே3ஸி ched asi चेदमस

பா1தப1ப்4 ஹ * pāpebhyaḥ * पापेभ्य: *
ஸர்தவப்4 ஹ sarvebhyaḥ सवेभ्य:

பா1ப1க்1ருத்1ே1மஹ | pāpa-kṛit-tamaḥ | पापकृत्तम: |
ஸர்வம் sarvaṁ सवं

ஞானப்1லதவளனவ * jñāna-plavenaiva * ज्ञानप्लवेनवै *

வ்ருஜினம் vṛijinaṁ वनृ्जनं
ஸந்ே1ரிஷ் ஸி ||36|| Santariṣhyasi || सन्तरिष्यमस ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.36



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.37

yathaidhānsi samiddho ’gnir bhasma-sāt kurute ’rjuna |

jñānāgniḥ sarva-karmāṇi bhasma-sāt kurute tathā ||37||

 ளே2ோ4ன்ஸி ஸமித்4தோ3க்3னிர்ப4ஸ்மஸாத்1கு1ருதே1ர்ஜுன |
ஞானாக்3னி: ஸர்வக1ர்மாணி ப4ஸ்மஸாத்1கு1ருதே1ே1ோ2 ||37||

यथैिांमस सममद्िोऽन्ग्नभषस्मसात्कुरुतेऽजुषन |
ज्ञानान्ग्न: सवषकमाषणि भस्मसात्कुरुते तथा || 37||



Verse – 4.37 (Meanings)

yathā—as; 
edhānsi—firewood; 
samiddhaḥ—blazing; 
agniḥ—fire; 
bhasma-sāt—to ashes; 
kurute—turns; 
arjuna—Arjun; 
jñāna-agniḥ—the fire of knowledge; 
sarva-karmāṇi—all reactions from 
material activities; 
bhasma-sāt—to ashes; 
kurute—it turns; 
tathā—similarly

 ோ—--எவ்வாறு; 
ஏோந்ஸி--—விறகுகளை; 
ஸமித்ேஹ—--எரிக்கும்; 
அக்னிஹி—--சநருப்பு; 
பஸ்ம-ஸாத்—--சாம்பலாக; 
குருதே—--ஆக்குகிறது; 
அர்ஜுனா—--அர்ஜுனன்; 
ஞான-அக்னிஹி----அறிவின் சநருப்பு; 
ஸர்வ-கர்மாணி—--சபாருள் 
நடவடிக்ளககைில் இருந்து வரும் 
அளனத்து எேிர்விளனகளையும்; 
பஸ்ம-ஸாத்—-- சாம்பலாக; 
குருதே—--ஆக்குகிறது; 
ேோ--—அவ்வாதற



Verse – 4.37 (Translation)

As a kindled fire reduces wood to ashes, O Arjun, so does 
the fire of knowledge burn to ashes all reactions from 

material activities.

எரிக்கப்பட்ட சநருப்பு விறகுகளை சாம்பலாக்குவது 
தபால, ஓ அர்ஜுனா, அறிவின் சநருப்பு ஜடச் 
சச ல்கைின் அளனத்து எேிர்விளனகளையும்

சாம்பலாக்குகிறது.



Tamil English Sanskrit

 ளே2ோ4ன்ஸி yathaidhānsi यथैिांमस
ஸமித்4தோ3க்3னிர் * samiddho ’gnir * सममद्िोऽन्ग्नभषस्म

सात्कुरुतेऽजुषन |ப4ஸ்மஸாத் bhasma-sāt

கு1ருதே1ர்ஜுன | kurute ’rjuna |

ஞானாக்3னி: jñānāgniḥ ज्ञानान्ग्न:
ஸர்வக1ர்மாணி * sarva-karmāṇi * सवषकमाषणि

ப4ஸ்மஸாத்1கு1ருதே1 bhasma-sāt kurute भस्मसात्कुरुते
ே1ோ2 || Tathā || तथा ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.37



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.38

na hi jñānena sadṛiśhaṁ pavitramiha vidyate |

tatsvayaṁ yogasansiddhaḥ kālenātmani vindati ||38||

நஹி ஞாதனன ஸத்3ருஶம் ப1வித்1 மிஹ வித்3 தே1 |
ே1த்1ஸ்வ ம் த ாக3ஸந்ஸித்4ே3ஹ கா1தலனாத்1மனி

விந்ே3ேி1 ||38||

न हह ज्ञानेन सदृशं पववत्रममह ववद्यते |
तत्स्वयं योगसंमसद्ि: कालेनात्मतन ववन्दतत || 38||



Verse – 4.38 (Meanings)
na—not; 
hi—certainly; 
jñānena—with divine knowledge; 
sadṛiśham—like; 
pavitram—pure; 
iha—in this world; 
vidyate—exists; 
tat—that; 
svayam—oneself; 
yoga—practice of yog; 
sansiddhaḥ—he who has attained 
perfection; 
kālena—in course of time; 
ātmani—wihtin the heart; 
vindati—finds

ந---இல்ளல; 
ஹி—--நிச்ச மாக; 
ஹி—--நிச்ச மாக; 
ஞாதனன--—சேய்வகீ அறிளவ; 
ஸத்ருஶம்—--தபான்ற; 
பவித் ம்—--தூய்ளம ான; 
இஹ--—இந்ே உலகில் 
வித் தே--—இருக்கிறது; 
ேத்—--அது; 
ஸ்வ ம்—--ேன்ளன; 
த ாக—--த ாக ப ிற்சி; 
ஸந்சித்ேஹ—--முழுளமள  
அளடந்ேவர்; 
காதலன—--காலப்தபாக்கில்; 
ஆத்மனி--—இே த்ேில்; 
விந்ேேி—--சபறுகிறார்



Verse – 4.38 (Translation)

In this world, there is nothing as purifying as divine 
knowledge. One who has attained purity of mind through 
prolonged practice of Yog, receives such knowledge within 

the heart, in due course of time.

இவ்வுலகில் சேய்வகீ அறிளவப் தபால் 
தூய்ளமப்படுத்துவது தவறு எதுவும் இல்ளல. 

நீண்டகால த ாகப் ப ிற்சி ின் மூலம் மனத்தூய்ளம 
அளடந்ே ஒருவர், சரி ான தந த்ேில் இே த்ேில் 

அத்ேளக  அறிளவப் சபறுகிறார்.



Tamil English Sanskrit

ந ஹி na hi न हह
ஞாதனன jñānena ज्ञानेन

ஸத்3ருஶம் * sadṛiśhaṁ * सदृशं *

ப1வித்1 மிஹ pavitramiha पववत्रममह
வித்3 தே1 | Vidyate | ववद्यते |

ே1த்1ஸ்வ ம் tatsvayaṁ तत्स्वयं
த ாக3ஸந்ஸித்4ே3ஹ * yogasansiddhaḥ * योगसंमसद्ि: *

கா1தலனாத்1மனி kālenātmani कालेनात्मतन
விந்ே3ேி1 || Vindati || ववन्दतत ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.38



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.39

śhraddhāvānllabhate jñānaṁ tat-paraḥ sanyatendriyaḥ |

jñānaṁ labdhvā parāṁ śhāntim achireṇādhigachchhati 
||39||

ஶ் த்3ோ4வான் லப4தே1ஞானம் ே1த்1ப1 ஹ 
ஸந் தே1ந்த்3ரி ஹ |

ஞானம் லப்3த்4வா ப1 ாம் ஶான்ேி1மசி1த ணாேி4க3ச்1ச2ேி1 ||39||

श्रद्िावान ्लभते ज्ञानं तत्पि: संयतेन्न्िय: |
ज्ञानं लब््वा पिां शान्न्तमधचिेिाधिगच्छतत || 39||



Verse – 4.39 (Meanings)

śhraddhāvān—a faithful person; 
labhate—achieves; 
jñānam—divine knowledge; 
tat-paraḥ—devoted (to that); 
sanyata—controlled; 
indriyaḥ—senses; jñānam—
transcendental knowledge; 
labdhvā—having achieved; 
parām—supreme; 
śhāntim—peace; 
achireṇa—without delay; 
adhigachchhati—attains

ஶ் த்ோவான்—--சி த்ளே ான நபர்; 
லபதே—--அளடகிறார்; 
ஞானம்—--சேய்வகீ அறிளவ; 
ேத்-ப ஹ---(அேற்கு) அர்ப்பணித்து; 
ஸந் ே--—கட்டுப்படுத்ேப்பட்ட; 
இந்த்ரி ஹ----புலன்கள் உளட வர்; 
ஞானம்--—ஆழ்ந்ே அறிளவ; 
லப்த்வா—--அளடந்து; 
ப ாம்--—உ ர்ந்ே; 
ஶாந்ேிம்—--அளமேிள ; 
அசித ண—--ோமேமின்றி; 
அேிகச்சேி--—அளடகிறார்



Verse – 4.39 (Translation)

Those whose faith is deep and who have practiced controlling 
their mind and senses attain divine knowledge. Through such 

transcendental knowledge, they quickly attain everlasting 
supreme peace.

எவச ாருவர் ஆழமான நம்பிக்ளகயுடன் ேங்கள் 
மனளேயும் புலன்களையும் கட்டுப்படுத்ே பழகுகிறார்கதைா 
அவர்கள் சேய்வகீ அறிளவ அளடகிறார்கள். இத்ேளக  

ஆழ்நிளல அறிவின் மூலம், அவர்கள் விள வில்
நி ந்ே மான உ ர்ந்ே அளமேிள  அளடகிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஶ் த்3ோ4வான் Śhraddhāvān श्रद्िावान ्
லப4தே1 Labhate लभते
ஞானம் * jñānaṁ * ज्ञानं *

ே1த்1ப1 ஹ tat-paraḥ तत्पि:
ஸந் தே1ந்த்3ரி ஹ | sanyatendriyaḥ | संयतेन्न्िय: |

ஞானம் jñānaṁ ज्ञानं
லப்3த்4வா labdhvā लब््वा
ப1 ாம் parāṁ पिां

ஶான்ேி1ம் * śhāntim * शान्न्तमधचिेिाधिग
च्छतत ||அசி1த ணாேி4க3ச்1ச2ேி1 || Achireṇādhigachchhati ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.39



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.40

ajñaśh chāśhraddadhānaśh cha sanśhayātmā vinaśhyati |

nāyaṁ loko ’sti na paro na sukhaṁ sanśhayātmanaḥ ||40||

அஞ்ஞஶ்சா1ஶ் த்3ே3ோ4னஶ்ச1ஸந்ஶ ாத்1மா வினஶ் ேி1 |
நா ம் தலாதகா1ஸ்ேி1 ந ப1த ா ந ஸுக2ம் ஸந்ஶ ாத்1மன: 

||40||

अज्ञश्चाश्रद्दिानश्च संशयात्मा ववनश्यतत |
नायं लोकोऽन्स्त न पिो न सुख ंसंशयात्मन: || 40||



Verse – 4.40 (Meanings)
ajñaḥ—the ignorant; 
cha—and; 
aśhraddadhānaḥ—without faith; 
cha—and; 
sanśhaya—skeptical; 
ātmā—a person; 
vinaśhyati—falls down; 
na—never; 
ayam—in this; 
lokaḥ—world; 
asti—is; na—not; 
paraḥ—in the next; na—not; 
sukham—happiness; 
sanśhaya-ātmanaḥ—for the skeptical 
soul

அஞ்ஞஹ—-அறி ாளம ில் 
உள்ைவரும்; 
ச—--மற்றும்; 
அஶ் த்ேோனஹ--—விசுவாசம் 
இல்லாேவரும்; 
ச—-மற்றும்; 
ஸந்ஶ —--ஐ முற்ற; 
ஆத்மா--—ஒரு நபர்; 
ந-—இல்ளல 
வினஶ் ேி—--அழிகிறார்; 
அ ம்-தலாகஹ--—இவ்வுலகிலும்; 
அஸ்ேி—ஆகும்; 
ந--—இல்ளல; ப ஹ--—அடுத்ேேிலும்; 
ந-—இல்ளல; 
ஸுகம்—--மகிழ்ச்சி; ஸந்ஶ -
ஆத்மனஹ----ஐ முற்ற 
ஆத்மாவுவிற்கு (ேி—இல்ளல)



Verse – 4.40 (Translation)

But persons who possess neither faith nor knowledge, and 
who are of a doubting nature, suffer a downfall. For the 

skeptical souls, there is no happiness either in this world or 
the next.

ஆனால் நம்பிக்ளகத ா, அறிதவா இல்லாேவர்கள், 
சந்தேகப்படும் இ ல்புளட வர்கள், வழீ்ச்சிள ச் 

சந்ேிக்கிறார்கள். சந்தேகம் சகாண்ட ஆன்மாக்களுக்கு 
இம்ளம ிலும் மறுளம ிலும் மகிழ்ச்சி இல்ளல.



Tamil English Sanskrit

அஞ்ஞஶ்சா1ஶ் த்3ே3ோ4ன
ஶ்ச1 *

ajñaśh 
chāśhraddadhānaśh cha *

अज्ञश्चाश्रद्दिानश्च 
*

ஸந்ஶ ாத்1மா sanśhayātmā संशयात्मा
வினஶ் ேி1 | Vinaśhyati | ववनश्यतत |

நா ம் nāyaṁ नायं
தலாதகா1ஸ்ேி1 loko ’sti लोकोऽन्स्त

ந ப1த ா * na paro * न पिो *
ந ஸுக2ம் Na sukhaṁ न सुखं
संशयात्मन: || sanśhayātmanaḥ || संशयात्मन: ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.40



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.41

yoga-sannyasta-karmāṇaṁ jñāna-sañchhinna-sanśhayam |

ātmavantaṁ na karmāṇi nibadhnanti dhanañjaya ||41||

த ாக3ஸன் ஸ்ே1க1ர்மாணம் ஞானஸம்சி1ந்னஸந்ஶ ம் |
ஆத்1மவன்ே1ம் ந க1ர்மாணி நிப3த்4னன்ேி1ே4னந்ஜ  ||41||

योगसंन्यस्तकमाषिं ज्ञानसन्चछन्नसंशयम ्|
आत्मवन्तं न कमाषणि तनब्नन्न्त िनचजय || 41||



Verse – 4.41 (Meanings)

yoga-sannyasta-karmāṇam—those 
who renounce ritualistic karm, 
dedicating their body, mind, and soul 
to God; 
jñāna—by knowledge; 
sañchhinna—dispelled; 
sanśhayam—doubts; 
ātma-vantam—situated in knowledge 
of the self; na—not; 
karmāṇi—actions; 
nibadhnanti—bind; 
dhanañjaya—Arjun, the conqueror of 
wealth

த ாக-ஸன் ஸ்ே-கர்மாணம்--—
சம்பி ோ  கர்மத்ளே துறந்து, 
ேங்கள் உடல், மனம் மற்றும் 
ஆன்மாளவ கடவுளுக்கு 
அர்ப்பணிப்பவர்ககளை; 
ஞான---அறிவால்; 
ஸந்சின்ன—--அகற்றப்பட்டடு; 
ஸந்ஶ ம்—--சந்தேகங்கள்; 
ஆத்ம-வந்ேம்--—ேன்ளனப் பற்றி  
அறிவில் நிளலசபற்று 
இருப்பவர்களை; 
ந--—இல்ளல; 
கர்மாணி—--சச ல்கள்; 
நிபத்நந்ேி—--கட்டுப்படுத்துகிறது;; 
ேனந்ஜ ----அர்ஜுனன், சசல்வத்ளே
சவன்றவன்



Verse – 4.41 (Translation)

O Arjun, actions do not bind those who have 
renounced karm in the fire of Yog, whose doubts have been 
dispelled by knowledge, and who are situated in knowledge 

of the self.

ஓ அர்ஜுனா, கர்மத்ளே துறந்ேவர்களையும், 
அறிவினால் சந்தேகங்கள் நீங்கி வர்களையும், சு  

அறிவில் நிளலசபற்றவர்களையும் சச ல்கள்
பிளணப்பேில்ளல.



Tamil English Sanskrit

த ாக3ஸன் ஸ்ே1க1ர்
மாணம் *

yoga-sannyasta-
karmāṇaṁ *

योगसंन्यस्तकमाषिं
*

ஞானஸம்சி1ந்னஸந்ஶ
 ம் |

jñāna-sañchhinna-
sanśhayam |

ज्ञानसन्चछन्नसंशय
म ्|

ஆத்1மவன்ே1ம் ātmavantaṁ आत्मवन्तं
ந க1ர்மாணி * na karmāṇi * न कमाषणि *

நிப3த்4னன்ேி1 nibadhnanti तनब्नन्न्त
ே4னந்ஜ  || Dhanañjaya || िनचजय ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.41



Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.42

tasmād ajñāna-sambhūtaṁ hṛit-sthaṁ jñānāsinātmanaḥ |

chhittvainaṁ sanśhayaṁ yogam ātiṣhṭhottiṣhṭha bhārata ||42||

ே1ஸ்மாே3ஞானஸம்பூ4ே1ம் ஹ்ருத்1ஸ்ே2ம் ஞானாஸினாத்1மனஹ |
சி2த்த்ளவனம் ஸந்ஶ ம் த ாக3மாேி1ஷ்தடா1த்1ேி1ஷ்ட1 பா4 ே1 ||42||

तस्मादज्ञानसम्भूतं हृत्स्थं ज्ञानामसनात्मन: |
तछत्त्वैनं संशयं योगमाततष्ठोवत्तष्ठ भाित || 42||



Verse – 4.42 (Meanings)

tasmāt—therefore; 
ajñāna-sambhūtam—born of 
ignorance; 
hṛit-stham—situated in the heart; 
jñāna—of knowledge; 
asinā—with the sword; 
ātmanaḥ—of the self; 
chhittvā—cut asunder; 
enam—this; 
sanśhayam—doubt; 
yogam—in karm yog; 
ātiṣhṭha—take shelter; 
uttiṣhṭha—arise; 
bhārata—Arjun, descendant of Bharat

ேஸ்மாத்--—எனதவ; 
அஞ்ஞான-ஸம்பூேம்—--
அறி ாளம ால் பிறந்ேது; 
ஹ்ருத்-ஸ்ேம்--—இே த்ேில் 
அளமந்துள்ை; 
ஞான—--அறிவின்; 
அஸினா—--வாளுடன்; 
ஆத்மனஹ—--ேன்னுளட ; 
சித்த்வா—--சவட்டி; 
ஏனம்—--இந்ே; 
ஸந்ஶ ம்—--சந்தேகத்ளே; 
த ாகம்—--கர்ம த ாகத்ேில்; 
ஆேிஷ்ட----அளடக்கலம் புகு; 
உத்ேிஷ்ட---எழு; 
பா ே---அர்ஜுனன்,ப ே 
வழித்தோன்றல்



Verse – 4.42 (Translation)

Therefore, with the sword of knowledge, cut asunder the doubts 
that have arisen in your heart. O scion of Bharat, establish 

yourself in karm yog. Arise, stand up, and take action!

எனதவ, அறிவு என்ற வாைால், உன் உள்ைத்ேில் எழுந்ே 
ஐ ங்களை அறுத்து விடு. ப ே வம்சத்ேில் தோன்றி வதன, 
உன்ளன கர்ம த ாகத்ேில் நிளலநிறுத்து. எழுந்ேிரு, எழுந்து 

சச லாற்று!



Tamil English Sanskrit

ே1ஸ்மாே3ஞானஸம்பூ4ே1ம்
*

tasmād ajñāna-
sambhūtaṁ *

तस्मादज्ञानसम्भतूं
*

ஹ்ருத்1ஸ்ே2ம் hṛit-sthaṁ हृत्स्थं
ஞானாஸினாத்1மனஹ | jñānāsinātmanaḥ | ज्ञानामसनात्मन: |

சி2த்த்ளவனம் chhittvainaṁ तछत्त्वैनं
ஸந்ஶ ம் sanśhayaṁ संशयं
த ாக3ம்* 

ஆேி1ஷ்தடா1த்1ேி1ஷ்ட1
yogam * 

ātiṣhṭhottiṣhṭha
योगमाततष्ठोवत्तष्ठ

பா4 ே1 || Bhārata || भाित ||

Chapter – 4 : Jñāna Karm Sanyās Yog,Verse – 4.42




	Slide 1:  
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27
	Slide 28
	Slide 29
	Slide 30
	Slide 31
	Slide 32
	Slide 33
	Slide 34
	Slide 35
	Slide 36
	Slide 37
	Slide 38
	Slide 39
	Slide 40
	Slide 41
	Slide 42
	Slide 43
	Slide 44
	Slide 45
	Slide 46
	Slide 47
	Slide 48
	Slide 49
	Slide 50
	Slide 51
	Slide 52
	Slide 53
	Slide 54
	Slide 55
	Slide 56
	Slide 57
	Slide 58
	Slide 59
	Slide 60
	Slide 61
	Slide 62
	Slide 63
	Slide 64
	Slide 65
	Slide 66
	Slide 67
	Slide 68
	Slide 69
	Slide 70
	Slide 71
	Slide 72
	Slide 73
	Slide 74
	Slide 75
	Slide 76
	Slide 77
	Slide 78
	Slide 79
	Slide 80
	Slide 81
	Slide 82
	Slide 83
	Slide 84
	Slide 85
	Slide 86
	Slide 87
	Slide 88
	Slide 89
	Slide 90
	Slide 91
	Slide 92
	Slide 93
	Slide 94
	Slide 95
	Slide 96
	Slide 97
	Slide 98
	Slide 99
	Slide 100
	Slide 101
	Slide 102
	Slide 103
	Slide 104
	Slide 105
	Slide 106
	Slide 107
	Slide 108
	Slide 109
	Slide 110
	Slide 111
	Slide 112
	Slide 113
	Slide 114
	Slide 115
	Slide 116
	Slide 117
	Slide 118
	Slide 119
	Slide 120
	Slide 121
	Slide 122
	Slide 123
	Slide 124
	Slide 125
	Slide 126
	Slide 127
	Slide 128
	Slide 129
	Slide 130
	Slide 131
	Slide 132
	Slide 133
	Slide 134
	Slide 135
	Slide 136
	Slide 137
	Slide 138
	Slide 139
	Slide 140
	Slide 141
	Slide 142
	Slide 143
	Slide 144
	Slide 145
	Slide 146
	Slide 147
	Slide 148
	Slide 149
	Slide 150
	Slide 151
	Slide 152
	Slide 153
	Slide 154
	Slide 155
	Slide 156
	Slide 157
	Slide 158
	Slide 159
	Slide 160
	Slide 161
	Slide 162
	Slide 163
	Slide 164
	Slide 165
	Slide 166
	Slide 167
	Slide 168
	Slide 169

