
BHAGAVAT GITA

CHAPTER – 6

Dhyān Yog
Sloka 1 to 47



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.1

śhrī bhagavān uvācha
anāśhritaḥ karma-phalaṁ kāryaṁ karma karoti yaḥ |

sa sannyāsī cha yogī cha na niragnir na chākriyaḥ ||1||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
அனாஶ்ரித1: க1ர்மப2லம் கா1ர்யம் க1ர்ம க1ர ாதி1ய: |

ஸ ஸன்யாஸீ ச1ரயாகீ3ச1ந னி க்3னிர்ன சா1க்1ரிய: || 1 ||

श्रीभगवानुवाच |
अनाश्रश्रत: कर्मफलं कार्य ंकर्म करोतत र्य: |

स संन्र्यासी च र्योगी च न तनरग्नननम चाक्रिर्य: || 1||



śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme 
Lord said; 
anāśhritaḥ—not desiring; 
karma-phalam—results of actions; 
kāryam—obligatory; 
karma—work; 
karoti—perform; 
yaḥ—one who; 
saḥ—that person; 
sanyāsī—in the renounced order; 
cha—and; yogī—yogi; 
cha—and; na—not; 
niḥ—without; 
agniḥ—fire; na—not; cha—also; 
akriyaḥ—without activity

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச—--ஒப்புயர்வற்ற 
பகவான் கூறினார்; 
அநாஶ்ரித--—விருப்பமின்றி; 
கர்ம-ஃபலம்—--சசயல்களின் பலன்கள்; 
கார்யம்----கடமம;
கர்மா—--ரவமல; 
கர ாதி--—சசய்; 
யஹ---எவச ாருவர்; 
ஸஹ--—அந்த நபர்; 
ஸன்யாஸ---—துறவறத்தில்; 
ச--—மற்றும்; 
ரயாகீ--—ரயாகி; 
ச—--மற்றும்; 
ந--—இல்மல; 
நிஹி--—இல்லாமல்; 
அக்னிஹி-——சநருப்பு; 
ந--—இல்மல; ச—--ரமலும்; 
அக்ரியஹ---சசயலற்று

Verse – 6.1 (Meanings)



Verse – 6.1 (Translation)

The Supreme Lord said: Those who perform prescribed duties 
without desiring the results of their actions are 

actual sanyāsīs (renunciates) and yogis, not those who have merely 
ceased performing sacrifices such as Agnihotra yajna or abandoned 

bodily activities.

ஒப்புயர்வற்ற பகவான் கூறினார்: தங்கள் சசயல்களின் 
முடிவுகமள விரும்பாமல் விதிக்கப்பட்ட கடமமகமளச் 

சசய்பவர்கள் உண்மமயான ஸ்ந்யாஸிகள் (துறந்தவர்கள்) 
மற்றும் ரயாகிகள், அக்னிரஹாத்  யாகம் ரபான்ற 

யாகங்கமளச் சசய்வமத நிறுத்தியவர்கள் அல்லது உடல் 
சசயல்பாடுகமளக் மகவிட்டவர்கள் அல்ல.



Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī bhagavān uvācha श्रीभगवानवुाच |
அனாஶ்ரித1: anāśhritaḥ अनाश्रश्रत:
க1ர்மப2லம் * karma-phalaṁ * कर्मफलं
கா1ர்யம் க1ர்ம kāryaṁ karma कार्य ंकर्म
க1ர ாதி1ய: | karoti yaḥ | करोतत र्य: |

ஸ ஸன்யாஸீ ச1 sa sannyāsī cha स संन्र्यासी च
ரயாகீ3 ச1 * yogī cha * र्योगी च *

ந னி க்3னிர்ன na niragnir न तनरग्नननम
சா1க்1ரிய: || na chākriyaḥ || चाक्रिर्य: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.1



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.2

yaṁ sannyāsam iti prāhur yogaṁ taṁ viddhi pāṇḍava |

na hyasannyasta-saṅkalpo yogī bhavati kaśhchana ||2||

யம் ஸன்யாஸமிதி1 ப்1 ாஹுர்ரயாக3ம் த1ம் வித்3தி4 பா1ண்ட3வ |
ந ஹ்யஸந்யஸ்த1ஸங்க1ல்ரபா1ரயாகீ3 ப4வதி1க1ஶ்ச1ன ||2||

र्यं संन्र्यासमर्तत प्राहुर्योग ंतं ववद्श्रि पाण्डव |
न ह्र्यसंन्र्यस्तसङ्कल्पो र्योगी भवतत कश्चन || 2||



yam—what; 
sanyāsam—renunciation; 
iti—thus; 
prāhuḥ—they say; 
yogam—yog; 
tam—that; 
viddhi—know; 
pāṇḍava—Arjun, the son of Pandu; 
na—not; 
hi—certainly; 
asannyasta—without giving up; 
saṅkalpaḥ—desire; 
yogī—a yogi; 
bhavati—becomes; 
kaśhchana—anyone

யம்—--எது; 
ஸன்யாஸம்--—துறவு; 
இதி--—என்று; 
ப் ாஹுஹு----அவர்கள் சசால்கிறார்கள்; 
ரயாகம்—ரயாகம்; 
தம்—அதுரவ; 
வித்தி--—அறிவாய்; 
பாண்டவ—--பாண்டுவின் மகனான 
அர்ஜுனா; 
ந—இல்மல; 
ஹி—--நிச்சயமாக 
அஸந்யஸ்த—விட்டுக்சகாடுக்காமல்; 
ஸங்கல்பஹ--—ஆமசகமள;
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
பவதி—--ஆவது; 
கஶ்சன—எவரும்

Verse – 6.2 (Meanings)



Verse – 6.2 (Translation)

What is known as sanyās is non-different from Yog, for 
none become yogis without renouncing worldly desires.

ஸன்யாஸம் என்று அறியப்படுவது ரயாகத்திலிருந்து 
ரவறுபட்டதல்ல, ஏசனன்றால் உலக ஆமசகமளத் 
துறக்காமல் யாரும் ரயாகிகள் ஆக மாட்டார்கள்.



Tamil English Sanskrit

யம் ஸன்யாஸமிதி1 yaṁ sannyāsam iti र्यं संन्र्यासमर्तत
ப்1 ாஹுர் * ரயாக3ம் Prāhur * yogaṁ प्राहुर्योगं

த1ம் வித்3தி4 taṁ viddhi तं ववद्श्रि
பா1ண்ட3வ | Pāṇḍava | पाण्डव |

ந ஹ்யஸந்யஸ்த1

ஸங்க1ல்ரபா1 *

na hyasannyasta-
saṅkalpo *

न 
ह्र्यसंन्र्यस्तसङ्कल्पो *

ரயாகீ3 Yogī र्योगी
ப4வதி1 bhavati भवतत

க1ஶ்ச1ன || Kaśhchana || कश्चन ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.2



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.3

ārurukṣhor muner yogaṁ karma kāraṇam uchyate |

yogārūḍhasya tasyaiva śhamaḥ kāraṇam uchyate ||3||

ஆருருரஷார்முரனர்ரயாக3ம் க1ர்ம கா1 ணமுச்1யரத1 |
ரயாகா3ரூட4ஸ்ய த1ஸ்மயவ ஶம: கா1 ணமுச்1யரத1 || 3 ||

आरुरुक्षोर्ुमनेर्योग ंकर्म कारणर्ुच्र्यते |
र्योगारूढस्र्य तस्र्यैव शर्: कारणरु्च्र्यते || 3||



ārurukṣhoḥ—a beginner; 
muneḥ—of a sage; 
yogam—Yog; 
karma—working without attachment; 
kāraṇam—the cause; 
uchyate—is said; 
yoga ārūḍhasya—of those who are 
elevated in Yog; 
tasya—their; 
eva—certainly; 
śhamaḥ—meditation; 
kāraṇam—the cause; 
uchyate—is said

ஆருருரஷாரஹா--—ஒரு 
சதாடக்கநிமலயிலுள்ள; 
முரனஹ--—ஒரு முனிவரின்; 
ரயாகம்—ரயாகம்; 
கர்ம--—பற்று இல்லாமல் ரவமல 
சசய்தல்; 
கா ணம்—-கா ணம்; 
உச்யரத--—என்று கூறப்படுகிறது; 
ரயாக ஆருடஸ்ய--—ரயாகத்தில் 
உயர்ந்தவர்களான; 
தஸ்ய—--அவர்களின்; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
ஶமஹ--—தியானம்; 
கா ணம்--— கா ணம்; 
உச்யரத---என்று கூறப்படுகிறது

Verse – 6.3 (Meanings)



Verse – 6.3 (Translation)

To the soul who is aspiring for perfection in Yog, work without 
attachment is said to be the means; to the sage who is already 

elevated in Yog, tranquility in meditation is said to be the 
means.

ரயாகத்தில் முழுமம சபற விரும்பும் ஆன்மாவுக்கு, 
பற்றற்ற ரவமலரய வழி என்று கூறப்படுகிறது; ஏற்கனரவ 

ரயாகத்தில் ரமரலாங்கி விளங்கும் முனிவருக்கு, 
தியானத்தின் அமமதிரய வழி என்று கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

ஆருருரஷார்முரனர்
ரயாக3ம் *

ārurukṣhor muner yogaṁ 
*

आरुरुक्षोर्ुमनेर्योगं *

க1ர்ம karma कर्म
கா1 ணமுச்1யரத1 | kāraṇam uchyate | कारणर्ुच्र्यत े|
ரயாகா3ரூட4ஸ்ய Yogārūḍhasya र्योगारूढस्र्य

த1ஸ்மயவ * tasyaiva * तस्र्यवै *

ஶம: śhamaḥ शर्:
கா1 ணமுச்1யரத1 || kāraṇam uchyate || कारणर्ुच्र्यत े||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.3



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.4

yadā hi nendriyārtheṣhu na karmasv-anuṣhajjate |

sarva-saṅkalpa-sannyāsī yogārūḍhas tadochyate ||4||

யதா3ஹி ரனன்த்3ரியார்ரத2ஷு ந க1ர்மஸ்வனுஷஜ்ஜரத1 |
ஸர்வஸங்க1ல்ப1ஸன்ன்யாஸீ 

ரயாகா3ரூட4ஸ்த1ரதா3ச்1யரத1 ||4||

र्यदा हह नेग्न्िर्यारे्थषु न कर्मस्वनुषज्जते |
सवमसङ्कल्पसंन्र्यासी र्योगारूढस्तदोच्र्यते || 4||



yadā—when; 
hi—certainly; 
na—not; 
indriya-artheṣhu—for sense-objects; 
na—not; 
karmasu—to actions; 
anuṣhajjate—is attachment; 
sarva-saṅkalpa—all desires for the fruits 
of actions; 
sanyāsī—renouncer; 
yoga-ārūḍhaḥ—elevated in the science of 
Yog; 
tadā—at that time; 
uchyate—is said

யதா--—எப்சபாழுது; 
ஹி--—நிச்சயமாக; 
ந--—இல்மல; 
இந்த்ரிய-அர்த்ரதஷு--—உணர்வுப்
சபாருள்களிலும்;; 
ந—இல்மல 
கர்மஸு--—சசயல்களிலும்;
அனுஷஜ்ஜரத--—பற்றுடன் 
ஸர்வ-ஸங்கல்ப—--சசயல்களின் 
பலன்களுக்கான ஆமசகமள; 
ஸன்ன்யாஸீ—துறப்பவர்; 
ரயாக-ஆரூடஹ---ரயாகா அறிவியலில் 
உயர்ந்தவர்; 
ததா--—அப்சபாழுது; 
உச்யரத---என்று கூறப்படுகிறது;
(ந—அனுஷஜ்ஜரத—பற்றில்லாமம);

Verse – 6.4 (Meanings)



Verse – 6.4 (Translation)

When one is neither attached to sense objects nor to actions, such a 
person is said to be elevated in the science of Yog, having renounced all 

desires for the fruits of actions.

ஒருவர் புலன்களிடரமா அல்லது சசயல்களிடரமா பற்று
இல்லாதரபாது, ​​அத்தமகய நபர் ரயாக அறிவியலில் உயர்ந்தவர் 

என்றும், சசயல்களின் பலனுக்கான ஆமசகமளத் துறந்தவர் 
என்றும் கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

யதா3ஹி yadā hi र्यदा हह
ரனன்த்3ரியார்ரத2ஷு * nendriyārtheṣhu * नेग्न्िर्यारे्थषु *

ந 
க1ர்மஸ்வனுஷஜ்ஜரத1 | na karmasv-anuṣhajjate | न कर्मस्वनषुज्जत े|
ஸர்வஸங்க1ல்ப1ஸன்ன்

யாஸீ * sarva-saṅkalpa-sannyāsī *
सवमसङ्कल्पसंन्र्यासी

ரயாகா3ரூட4ஸ்த1ரதா3ச்1

யரத1 || yogārūḍhas tadochyate ||
र्योगारूढस्तदोच्र्यत े

||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.4



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.5

uddhared ātmanātmānaṁ nātmānam avasādayet |

ātmaiva hyātmano bandhur ātmaiva ripur ātmanaḥ ||5||

உத்3த4ர தா3த்1மனாத்1மானம் நாத்1மானமவஸாத3ரயத்1 |
ஆத்1மமவ ஹ்யாத்1மரனா ப3ன்து4 ாத்1மமவ ரிபு1 ாத்1மன: ||5||

उद्िरेदात्र्नात्र्ानं नात्र्ानर्वसादरे्यत ्|
आत्रै्व ह्र्यात्र्नो बन्िुरात्रै्व ररपुरात्र्न: || 5||



uddharet—elevate; 
ātmanā—through the mind; 
ātmānam—the self; 
na—not; 
ātmānam—the self; 
avasādayet—degrade; 
ātmā—the mind; 
eva—certainly; 
hi—indeed; 
ātmanaḥ—of the self; 
bandhuḥ—friend; 
ātmā—the mind; 
eva—certainly; 
ripuḥ—enemy; 
ātmanaḥ—of the self

உத்தர த்---—உயர்த்துங்கள்; 
ஆத்மனா—--மனதின் மூலம்; 
ஆத்மானம்----சுயத்மத; 
ந---இல்மல; 
ஆத்மானம்--—தானாக 
அவஸாதரயத்—--இழிவு படுத்துங்கள்; 
ஆத்மா--—மனம்; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ஹி--—உண்மமயில்; 
ஆத்மனஹ--—தன்னுமடய; 
பந்துஹு--—நண்பர்; 
ஆத்மா—--மனம்; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ரிபுஹு—--எதிரி; 
ஆத்மனஹ----சுயத்தின்

Verse – 6.5 (Meanings)



Verse – 6.5 (Translation)

Elevate yourself through the power of your mind, and not 
degrade yourself, for the mind can be the friend and also the 

enemy of the self.

உங்கள் மனதின் சக்தியால் உங்கமள உயர்த்திக்
சகாள்ளுங்கள், உங்கமள நீங்கரள தாழ்த்திக் 
சகாள்ளாதீர்கள், ஏசனன்றால் மனம் சுயத்தின்

நண்பனாகவும் மற்றும் எதிரியாகவும் இருக்கலாம்.



Tamil English Sanskrit

உத்3த4ர தா3த்1மனாத்1மா
னம் *

uddhared ātmanātmānaṁ 
*

उद्िरेदात्र्नात्र्ानं
*

நாத்1மானமவஸாத3ரயத்1 | nātmānam avasādayet | नात्र्ानर्वसादरे्यत ्|
ஆத்1மமவ ātmaiva आत्र्ैव

ஹ்யாத்1மரனா ர்ஆ hyātmano ह्र्यात्र्नो
ப3ன்து4ர் * ஆத்1மமவ bandhur * ātmaiva बन्िरुात्र्ैव

ரிபு1 ாத்1மன: || ripur ātmanaḥ || ररपुरात्र्न: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.5



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.6

bandhur ātmātmanas tasya yenātmaivātmanā jitaḥ |

anātmanas tu śhatrutve vartetātmaiva śhatru-vat ||6||

ப3ன்து4 ாத்1மாத்1மனஸ்த1ஸ்ய ரயனாத்1மமவாத்1மனா 
ஜித1: |

அனாத்1மனஸ்து1ஶத்1ருத்1ரவ வர்ரத1தா1த்1மமவ
ஶத்1ருவத்1 ||6||

बन्िुरात्र्ात्र्नस्तस्र्य रे्यनात्रै्वात्र्ना ग्जत: |
अनात्र्नस्तु शत्रतु्वे वते तात्रै्व शत्रवुत ्|| 6||



bandhuḥ—friend; 
ātmā—the mind; 
ātmanaḥ—for the person; 
tasya—of him; 
yena—by whom; 
ātmā—the mind; 
eva—certainly; 
ātmanā—for the person; 
jitaḥ—conquered; 
anātmanaḥ—of those with unconquered 
mind; 
tu—but; 
śhatrutve—for an enemy; 
varteta—remains; 
ātmā—the mind; eva—as; 
śhatru-vat—like an enemy

பந்துஹு--—நண்பர்; 
ஆத்மா--—மனம்; 
ஆத்மனஹ—--நபருக்கு; 
தஸ்ய—--அவருமடய; 
ரயன—-யா ால்; 
ஆத்மா--—மனம்; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ஆத்மனா—--தன்னால்; 
ஜிதஹ—--சவற்றி சபற்ற; 
அனாத்மனஹ----சவற்றி சபறாத 
மனமதக் சகாண்டவர்களுக்கு; 
து--—ஆனால்; 
ஶத்ருத்ரவ--—ஒரு எதிரிக்கு; 
வர்ரதத—--திகழும்; 
ஆத்மா--—மனம்; 
ஏவ--—நிச்சியமாக; 
ஶத்ரு-வத்----எதிரிமயப் ரபால்

Verse – 6.6 (Meanings)



Verse – 6.6 (Translation)

For those who have conquered the mind, it is their friend. For 
those who have failed to do so, the mind works like an enemy.

மனமத சவன்றவர்களுக்கு அது நண்பன். அவ்வாறு 
சசய்யத் தவறியவர்களுக்கு, மனம் எதிரிமயப் ரபால் 

சசயல்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

ப3ன்து4 ாத்1மாத்1மனஸ்த1

ஸ்ய *
bandhur ātmātmanas 

tasya *

बन्िरुात्र्ात्र्नस्त
स्र्य *

ரயனாத்1மமவாத்1மனா Yenātmaivātmanā रे्यनात्र्ैवात्र्ना
ஜித1: | jitaḥ | ग्जत: |

அனாத்1மனஸ்து1 anātmanas tu अनात्र्नस्तु
ஶத்1ருத்1ரவ * śhatrutve * शत्रतु्वे *

வர்ரத1தா1த்1மமவ vartetātmaiva वत ेतात्र्ैव
ஶத்1ருவத்1 || śhatru-vat || शत्रवुत ्||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.6



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.7

jitātmanaḥ praśhāntasya paramātmā samāhitaḥ |

śhītoṣhṇa-sukha-duḥkheṣhu tathā mānāpamānayoḥ ||7||

ஜிதா1த்1மன: ப்1 ஶான்த1ஸ்ய ப1 மாத்மா ஸமாஹித1: |
ஶரீதா1ஷ்ணஸுக2து3:ரக2ஷு த1தா2மானாப1மானரயா: ||7||

ग्जतात्र्न: प्रशान्तस्र्य परर्ात्र्ा सर्ाहहत: |
शीतोष्णसुखद:ुखेषु तर्था र्ानापर्ानर्यो: || 7||



jita-ātmanaḥ—one who has conquered 
one’s mind; 
praśhāntasya—of the peaceful; 
parama-ātmā—God; 
samāhitaḥ—steadfast; 
śhīta—in cold; 
uṣhṇa—heat; 
sukha—happiness; 
duḥkheṣhu—in distress; 
tathā—also; 
māna—in honor; 
apamānayoḥ—and dishonor

ஜித-ஆத்மனஹ----தன் மனமத 
சவன்றவர்; 
ப் ஶாந்தஸ்ய—---அமமதியானவர்களின்; 
ப ம-ஆத்மா—--கடவுள்; 
ஸமாஹிதஹ—---உறுதியான; 
ஶதீ--—குளிரில்; 
உஷ்ண--—சவப்பத்தில்; 
ஸுக--—மகிழ்ச்சி; 
துஹ்ரகஷு--—துன்பத்தில்; 
ததா—--ரமலும்; 
மான--—சகௌ வத்தில்; 
அபமானரயாரஹா-----மற்றும் 
அவமதிப்பில்

Verse – 6.7 (Meanings)



Verse – 6.7 (Translation)

The yogis who have conquered the mind rise above the dualities 
of cold and heat, joy and sorrow, and honor and dishonor. Such 

yogis remain peaceful and steadfast in their devotion to God.

மனமத சவன்ற ரயாகிகள் குளிர் மற்றும் சவப்பம், மகிழ்ச்சி 
மற்றும் துக்கம், மரியாமத மற்றும் அவமதிப்பு ஆகிய 
இருமமகளுக்கு ரமலாக உயர்கிறார்கள். அத்தமகய 

ரயாகிகள் அமமதியானவர்களாகவும், கடவுள் பக்தியில் 
உறுதியாகவும் இருக்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஜிதா1த்1மன: jitātmanaḥ ग्जतात्र्न:
ப்1 ஶான்த1ஸ்ய * praśhāntasya * प्रशान्तस्र्य *

ப1 மாத்மா paramātmā परर्ात्र्ा
ஸமாஹித1: | samāhitaḥ | सर्ाहहत: |

ஶரீதா1ஷ்ணஸுக2து3:ரக2

ஷு*
śhītoṣhṇa-sukha-

duḥkheṣhu *
शीतोष्णसुखद:ुखेषु *

த1தா2 tathā तर्था
மானாப1மானரயா: || mānāpamānayoḥ || र्ानापर्ानर्यो: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.7



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.8

jñāna-vijñāna-tṛiptātmā kūṭa-stho vijitendriyaḥ |

yukta ityuchyate yogī sama-loṣhṭāśhma-kāñchanaḥ ||8||

ஞானவிஞ்ஞானத்1ருப்1தா1த்1மா 
கூ1ட1ஸ்ரதா2விஜிரத1ன்த்3ரிய: |

யுக்1த இத்1யுச்1யரத1 ரயாகீ3ஸமரலாஷ்டா1ஶ்மகா1ஞ்ச1ன: ||8||

ज्ञानववज्ञानतपृ्तात्र्ा कूटस्र्थो ववग्जतेग्न्िर्य: |
र्युक्त इत्र्युच्र्यते र्योगी सर्लोष्टाश्र्काञ्चन: || 8||



jñāna—knowledge; 
vijñāna—realized knowledge, wisdom 
from within; 
tṛipta ātmā—one fully satisfied; 
kūṭa-sthaḥ—undisturbed; 
vijita-indriyaḥ—one who has conquered 
the senses; 
yuktaḥ—one who is in constant 
communion with the Supreme; 
iti—thus; 
uchyate—is said; yogī—a yogi; 
sama—looks equally; 
loṣhṭra—pebbles; 
aśhma—stone; 
kāñchanaḥ—gold

ஞான—--அறிவு; 
விஞ்ஞான----உண ப்பட்ட அறிவு, 
ஞானத்மத உணர்ந்து; 
த்ரிப்த ஆத்மா—--முழு திருப்தி 
அமடந்தவர்; 
கூட-ஸ்தஹ—--குழப்பமில்லாத; 
விஜித-இந்த்ரியஹ----புலன்கமள 
சவன்றவர்; 
யுக்தஹ—--உயர்ந்த ப மாத்மாவுடன் 
இமட-விடாது சதாடர்பு சகாண்டவர்; 
இதி--—இவ்வாறு; 
உச்யரத--—கூறப்படுகிறார்; 
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
ஸம--—சமமாக பார்க்கிறார்; 
ரலாஷ்ட --—கூழாங்கற்ககமளயும்; 
அஷ்ம—--கற்கமளயும்; 
காஞ்சனஹ--—தங்கத்மதயும்

Verse – 6.8 (Meanings)



Verse – 6.8 (Translation)

The yogi who are satisfied by knowledge and discrimination, 
and have conquered their senses, remain undisturbed in all 

circumstances. They see everything—dirt, stones, and gold—as 
the same.

அறிவு மற்றும் பாகுபாடுகளால் திருப்தியமடந்து, தங்கள் 
புலன்கமள சவன்ற ரயாகிகள் எல்லாச் சூழ்நிமலகளிலும் 
இமடயூறு இல்லாமல் இருக்கிறார்கள். அவர்கள் அழுக்கு, 
கற்கள், மற்றும் தங்கம் அமனத்மதயும் ஒர  மாதிரியாகப் 

பார்க்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit

ஞானவிஞ்ஞானத்1ருப்1தா1
த்1மா * jñāna-vijñāna-tṛiptātmā *

ज्ञानववज्ञानतपृ्तात्र्ा
*

கூ1ட1ஸ்ரதா2 kūṭa-stho कूटस्र्थो
விஜிரத1ன்த்3ரிய: | vijitendriyaḥ | ववग्जतगे्न्िर्य: |

யுக்1த Yukta र्यकु्त
இத்1யுச்1யரத1 ityuchyate इत्र्यचु्र्यते

ரயாகீ3 * yogī * र्योगी *

ஸமரலாஷ்டா1ஶ்மகா1ஞ்ச
1ன: ||

sama-loṣhṭāśhma-
kāñchanaḥ ||

सर्लोष्टाश्र्काञ्चन
: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.8



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.9

suhṛin-mitrāryudāsīna-madhyastha-dveṣhya-bandhuṣhu |

sādhuṣhvapi cha pāpeṣhu sama-buddhir viśhiṣhyate ||9||

ஸுஹ்ருன்மித்1 ார்யுதா3ஸீனமத்4யஸ்த2த்3ரவஷ்யப3ன்து4ஷு |
ஸாது4ஷ்வபி1 ச1 பா1ரப1ஷு ஸமபு3த்3தி4ர்விஶிஷ்யரத1 ||9||

सुहृग्न्र्त्रार्युमदासीनर्ध्र्यस्र्थद्वेष्र्यबन्िुषु |
सािुष्ववप च पापेषु सर्बुद्श्रिववममशष्र्यते || 9||



su-hṛit—toward the well-wishers; 
mitra—friends; 
ari—enemies; 
udāsīna—neutral persons; 
madhya-stha—mediators; 
dveṣhya—the envious; 
bandhuṣhu—relatives; 
sādhuṣhu—pious; 
api—as well as; 
cha—and; 
pāpeṣhu—the sinners; 
sama-buddhiḥ—of impartial intellect; 
viśhiṣhyate—is distinguished

ஸு-ஹ்ருத்--—நலம் கருதுபவர்களிடம்; 
மித் --—நண்பர்களிடம்; 
அரி—--எதிரிகளிடம்; 
உதாஸீன—--நடுநிமலயாளர்களும்; 
மத்ய—ஸ்த----—மத்தியஸ்தர்களிடம்; 
த்ரவஷ்ய--—சபாறாமம 
சகாண்டவர்களிடம்; 
பந்துஷு--—உறவினர்களிடம்; 
ஸாதுஷு--—சதய்வகீ உணர்வு 
உள்ளவர்களிடம்; 
அபி--—அத்துடன்; 
ச—--மற்றும்; 
பாரபஷு—--பாவிகளிடம்; 
ஸம-புத்திஹி-----பா பட்சமற்ற 
புத்தியுடன் இருப்பது; 
விஶிஷ்யரத--—சிறந்தவர்கள்

Verse – 6.9 (Meanings)



Verse – 6.9 (Translation)

The yogis look upon all—well-wishers, friends, foes, the pious, and the sinners—
with an impartial intellect. The yogi who is of equal intellect toward friend, 

companion, and foe, neutral among enemies and relatives, and unbiased between 
the righteous and sinful, is considered to be distinguished among humans.

ரயாகிகள் அமனவம யும் - நலம் விரும்பிகள், நண்பர்கள், எதிரிகள், 
பக்தியுள்ளவர்கள் மற்றும் பாவிகள் - ஒரு பா பட்சமற்ற புத்தியுடன் 
பார்க்கிறார்கள். நண்பன், ரதாழன், பமகவர் ஆகிரயாரிடம் சமமான 

புத்தி உள்ளவ ாகவும், எதிரிகள் மற்றும் உறவினர்களிமடரய 
நடுநிமலயானவ ாகவும், நீதிமான்கள் மற்றும் பாவிகளுக்கு இமடயில் 

பா பட்சமற்றவ ாகவும் இருப்பவர், மனிதர்களிமடரய தனித்துவம் 
வாய்ந்தவ ாகக் கருதப்படுகிறார்.



Tamil English Sanskrit
ஸுஹ்ருன்மித்1 ார்யுதா3

ஸீன * suhṛin-mitrāryudāsīna * सुहृग्न्र्त्रार्युमदासीन *

மத்4யஸ்த2த்3ரவஷ்யப3ன்
து4ஷு |

madhyastha-dveṣhya-
bandhuṣhu |

र्ध्र्यस्र्थद्वेष्र्यबन्िषुु 
|

ஸாது4ஷ்வபி1 ச1 sādhuṣhvapi cha सािषु्ववप च
பா1ரப1ஷு * pāpeṣhu * पापेषु *

ஸமபு3த்3தி4ர்விஶிஷ்யரத1 |
|

sama-buddhir viśhiṣhyate 
||

सर्बुद्श्रिववममशष्र्यते 
||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.9



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.10

yogī yuñjīta satatam ātmānaṁ rahasi sthitaḥ |

ekākī yata-chittātmā nirāśhīr aparigrahaḥ ||10||

ரயாகீ3யுஞ்ஜதீ1ஸத1த1மாத்1மானம்  ஹஸி ஸ்தி2த1: |
ஏகா1கீ1யத1சி1த்1தா1த்1மா நி ாஶ ீப1ரிக்3 ஹ: ||10||

र्योगी र्युञ्जीत सततर्ात्र्ानं रहमस ग्स्र्थत: |
एकाकी र्यतश्रचत्तात्र्ा तनराशीरपररग्रह: || 10||



yogī—a yogi; 
yuñjīta—should remain engaged in 
meditation; 
satatam—constantly; 
ātmānam—self; 
rahasi—in seclusion; 
sthitaḥ—remaining; 
ekākī—alone; 
yata-chitta-ātmā—with a controlled mind 
and body; 
nirāśhīḥ—free from desires; 
aparigrahaḥ—free from desires for 
possessions

ரயாகி—--ஒரு ரயாகி; 
யுஞ்ஜதீ—--தியானத்தில் சதாடர்ந்து 
ஈடுபட ரவண்டும்; 
ஸததம்--—சதாடர்ந்து; 
ஆத்மானம்--—சுயமாக; 
 ஹஸி—---தனிமமயில்; 
ஸ்திதஹ--—இருந்து; 
ஏகாகீ--—தனியாக; 
யத-சித்த-ஆத்மா—---கட்டுப்படுத்தப்பட்ட 
மனம் மற்றும் உடலுடன்; 
நி ாஶஹீ-ீ-—ஆமசகளிலிருந்து 
விடுபட்டு; 
அபரிக் ஹஹ--- உமடமம 
ஆமசகளிலிருந்து விடுபட்ட

Verse – 6.10 (Meanings)



Verse – 6.10 (Translation)

Those who seek the state of Yog should reside in seclusion, 
constantly engaged in meditation with a controlled mind and 

body, getting rid of desires and possessions for enjoyment.

ரயாக நிமலமய நாடுபவர்கள் தனிமமயில் இருக்க 
ரவண்டும், மனதுடனும் உடலுடனும் சதாடர்ந்து
தியானத்தில் ஈடுபட்டு, இன்பத்திற்கு மற்றும்

உரிமமகளுக்கான ஆமசகமள அகற்றரவண்டும்.



Tamil English Sanskrit

ரயாகீ3 yogī र्योगी
யுஞ்ஜதீ1 yuñjīta र्यञु्जीत

ஸத1த1 ம் * ஆத்1மானம் Satatam * ātmānaṁ सततर्ात्र्ानं
 ஹஸி ஸ்தி2த1: | rahasi sthitaḥ | रहमस ग्स्र्थत: |

ஏகா1கீ1 ekākī एकाकी
யத1சி1த்1தா1த்1மா * yata-chittātmā * र्यतश्रचत्तात्र्ा *

நி ாஶ ீப1ரிக்3 ஹ: || nirāśhīr aparigrahaḥ || तनराशीरपररग्रह: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.10



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.11

śhuchau deśhe pratiṣhṭhāpya sthiram āsanam ātmanaḥ |

nātyuchchhritaṁ nāti-nīchaṁ chailājina-kuśhottaram ||11||

ஶுசசௌ ரத3ரஶ ப்1 தி1ஷ்டா2ப்1ய ஸ்தி2 மாஸனமாத்1மன: |
நாத்1யுச்1ச்2ரித1ம் நாதி1னசீ1ம் மச1லாஜினகு1ரஶாத்1த1 ம் ||11||

शुचौ देश ेप्रततष्ठाप्र्य ग्स्र्थरर्ासनर्ात्र्न: |
नात्र्युग्च्ितं नाततनीचं चैलाग्जनकुशोत्तरर् ्|| 11||



śhuchau—in a clean; 
deśhe—place; 
pratiṣhṭhāpya—having established; 
sthiram—steadfast; 
āsanam—seat; 
ātmanaḥ—his own; 
na—not; 
ati—too; 
uchchhritam—high; 
na—not; 
ati—too; 
nīcham—low; 
chaila—cloth; 
ajina—a deerskin; 
kuśha—Kuśh grass; 
uttaram—one over the other

ஶுசசௌ--—ஒரு தூய்மமயான; 
ரதரஶ இடத்தில்; 
ப் திஷ்டாப்ய— நிறுவி; 
ஸ்தி ம்--—உறுதியான; 
ஆஸனம்--—இருக்மக; 
ஆத்மனஹ—--அவருமடயது; 
ந-—இல்மல; 
அதி--—மிக; 
உச்சிரிதம்--—உயர்ந்த 
ந—-இல்மல; 
அதி--—மிக; 
நீசம்--—தாழ்ந்த; 
மசல—--துணி; 
அஜின—--ஒரு மான் ரதால்; 
குஶ--—தர்ப்மபப்புல்; 
உத்த ம்----ஒன்றன் ரமல் ஒன்று; 
(ந—உச்சிரிதம்—உய மில்லாமலும்); 
(ந—நீசம்—தாழ்வாக இல்லாமலும்);

Verse – 6.11 (Meanings)



Verse – 6.11 (Translation)

To practice Yog, one should make an āsan (seat) in a 
sanctified place, by placing Kuśh grass, deer skin, and a cloth, 
one over the other. The āsan should be neither too high nor 

too low.

ரயாகா பயிற்சி சசய்ய, ஒருவர் புனிதமான இடத்தில் 
தர்ப்மபப்புல் புல், மான் ரதால் மற்றும் ஒரு துணிமய 
ஒன்றன் ரமல் ஒன்றாக மவத்து ஆசனம் (இருக்மக) 
சசய்ய ரவண்டும். மிக உய மாகரவா தாழ்வாகரவா

இருக்கக்கூடாது.



Tamil English Sanskrit
ஶுசசௌ Śhuchau शुचौ
ரத3ரஶ deśhe देशे

ப்1 தி1ஷ்டா2ப்1ய * pratiṣhṭhāpya * प्रततष्ठाप्र्य *

ஸ்தி2 மாஸனமாத்1மன: 
| sthiram āsanam ātmanaḥ | ग्स्र्थरर्ासनर्ात्र्न: |

நாத்1யுச்1ச்2ரித1ம் nātyuchchhritaṁ नात्रु्यग्च्ितं
நாதி1னசீ1ம் * nāti-nīchaṁ * नाततनीचं *

மச1லாஜினகு1ரஶாத்1த1 
ம் || chailājina-kuśhottaram || चैलाग्जनकुशोत्तरर् ्||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.11



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.12, 6.13
tatraikāgraṁ manaḥ kṛitvā yata-chittendriya-kriyaḥ
upaviśhyāsane yuñjyād yogam ātma-viśhuddhaye

samaṁ kāya-śhiro-grīvaṁ dhārayann achalaṁ sthiraḥ
samprekṣhya nāsikāgraṁ svaṁ diśhaśh chānavalokayan

த1த்1ம கா1க்3 ம் மன: க்1ருத்1வா யத1சி1த்1ரத1ன்த்3ரியக்1ரிய: |
உப1விஶ்யாஸரன யுஞ்ஜ்யாத்1ரயாக3மாத்1மவிஶுத்3த4ரய ||12||

ஸமம் கா1யஶிர ாக்3ரீவம் தா4 யன்னச1லம் ஸ்தி2 : |
ஸம்ப்ர க்ஷ்ய நாஸிகா1க்3 ம் ஸ்வம் தி3ஶஶ்சா1னவரலாக1யன் ||13||

तत्रकैाग्र ंर्न: कृत्वा र्यतश्रचते्तग्न्िर्यक्रिर्य: |
उपववश्र्यासने र्युञ्ज्र्याद्र्योगर्ात्र्ववशुद्िरे्य || 12||

सर्ं कार्यमशरोग्रीवं िारर्यन्नचलं ग्स्र्थर: |
सम्प्पे्रक्ष्र्य नामसकाग्र ंस्वं हदशश्चानवलोकर्यन ्|| 13||



tatra—there; 
eka-agram—one-pointed; 
manaḥ—mind; 
kṛitvā—having made; 
yata-chitta—controlling the mind; 
indriya—senses; 
kriyaḥ—activities; 
upaviśhya—being seated; 
āsane—on the seat; 
yuñjyāt yogam—should strive to practice 
yog; 
ātma viśhuddhaye—for purification of the 
mind; 

தத் —--அங்ரக; 
ஏக-அக் ம்—--ஓருமுகமாக; 
மனஹ—--மனமத; 
கிருத்வா—--நிமலநாட்டி; 
யத-சித்த—--மனமதக் கட்டுப்படுத்தி; 
இந்த்ரிய—--புலன்கள; 
க்ரியஹ--—சசயல்பாடுகள்; 
உபவிஶ்ய—--அமர்ந்து; 
ஆஸரன—--ஆசனத்தின் மீது; 
யுஞ்ஜ்யாத் ரயாகம்--—ரயாக பயிற்சி 
சசய்ய முயல்வது; 
ஆத்ம விஶுத்தரய--—மனத்மதத் 
தூய்மமப்படுத்துவதற்காக; 

Verse – 6.12, (Meanings)



samam—straight; 
kāya—body; 
śhiraḥ—head; 
grīvam—neck; 
dhārayan—holding; 
achalam—unmoving; 
sthiraḥ—still; 
samprekṣhya—gazing; 
nāsika-agram—at the tip of the nose; 
svam—own; 
diśhaḥ—directions; 
cha—and; 
anavalokayan—not looking

ஸமம்--—ரந ாக; 
காய—--உடமல; 
ஶி ஹ--—தமலமய; 
க்ரீவம்--—கழுத்மத; 
தா யன்--—நிமல நிறுத்தி; 
அசலம்--—அமசயாது; 
ஸ்தி ஹ--—நிமலயாக; 
ஸம்ப்ர க்ஷ்ய—--உற்று ரநாக்கி;
நாசிகா-அக் ம்--—மூக்கின் நுனியில்; 
ஸ்வம்--—தன்; 
திஶஹ--—திமசகளில்; 
ச--—மற்றும்; அனவரலாகயன்---
பார்க்காமல்

Verse –  6.13 (Meanings)



Verse – 6.12, 6.13 (Translation)

Seated firmly on it, the yogi should strive to purify the mind by 
focusing it in meditation with one pointed concentration, controlling 

all thoughts and activities. He must hold the body, neck, and head 
firmly in a straight line, and gaze at the tip of the nose, without 

allowing the eyes to wander.

அதன் மீது உறுதியாக அமர்ந்து, ரயாகி, அமனத்து 
எண்ணங்கமளயும் சசயல்பாடுகமளயும் கட்டுப்படுத்தி, 
ஒருமுகமான ஒருமுகத்துடன் தியானத்தில் கவனம் 

சசலுத்துவதன் மூலம் மனமதத் தூய்மமப்படுத்த முயற்சிக்க 
ரவண்டும். அவர் உடல், கழுத்து மற்றும் தமலமய ஒரு ரநர் 
ரகாட்டில் உறுதியாகப் பிடித்து, மூக்கின் நுனிமயப் பார்க்க 
ரவண்டும், உங்கள் கண்கமள அமலய விடாமல் பார்க்க 

ரவண்டும்.



Tamil English Sanskrit

த1த்1ம கா1க்3 ம் tatraikāgraṁ तत्रकैाग्रं
மன: manaḥ र्न:

க்1ருத்1வா * kṛitvā * कृत्वा *
யத1சி1த்1ரத1ன்த்3ரியக்1ரி

ய: | yata-chittendriya-kriyaḥ | र्यतश्रचते्तग्न्िर्यक्रिर्य: |
உப1விஶ்யாஸரன upaviśhyāsane उपववश्र्यासने
யுஞ்ஜ்யாத்1 * ரயாக3 yuñjyād * yogam र्यञु्ज्र्याद्र्योगर्ात्र्वव

शदु्िरे्य ||ஆத்1மவிஶுத்3த4ரய || ātma-viśhuddhaye ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.12



Tamil English Sanskrit

ஸமம் samaṁ सर्ं
கா1யஶிர ாக்3ரீவம் * kāya-śhiro-grīvaṁ * कार्यमशरोग्रीवं *

தா4 யன்னச1லம் dhārayann achalaṁ िारर्यन्नचलं
ஸ்தி2 : | sthiraḥ | ग्स्र्थर: |

ஸம்ப்ர க்ஷ்ய samprekṣhya सम्प्पे्रक्ष्र्य
நாஸிகா1க்3 ம் * nāsikāgraṁ * नामसकाग्र ं*

ஸ்வம் svaṁ स्वं
தி3ஶஶ்சா1னவரலாக1ய

ன் ||
diśhaśh chānavalokayan 

||

हदशश्चानवलोकर्यन ्
||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.13



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.14

praśhāntātmā vigata-bhīr brahmachāri-vrate sthitaḥ |

manaḥ sanyamya mach-chitto yukta āsīta mat-paraḥ ||14||

ப்1 ஶான்தா1த்1மா விக3த1ப4ீர்ப்3 ஹ்மசா1ரிவ் ரத1 ஸ்தி2த1: |
மன: ஸந்யம்ய மச்1சி1த்1ரதா1யுக்1த1ஆஸீத1மத்1ப1 : ||14||

प्रशान्तात्र्ा ववगतभीर्ब्मह्र्चाररव्रते ग्स्र्थत: |
र्न: संर्यम्प्र्य र्ग्च्चत्तो र्युक्त आसीत र्त्पर: || 14||



praśhānta—serene; 
ātmā—mind; 
vigata-bhīḥ—fearless; 
brahmachāri-vrate—in the vow of 
celibacy; 
sthitaḥ—situated; 
manaḥ—mind; 
sanyamya—having controlled; 
mat-chittaḥ—meditate on me (Shree 
Krishna); 
yuktaḥ—engaged; 
āsīta—should sit; 
mat-paraḥ—having me as the supreme 
goal

ப் ஶாந்த—--அமமதியான; 
ஆத்மா--—மனம்; 
விகத-பஹீி--—அச்சமற்ற; 
ப் ஹ்மச்சாரி-வ் ரத----
ப் ஹ்மச்சரியத்தின் சபதத்தில்; 
ஸ்திதஹ—--நிமலத்து; 
மனஹ—--மனம்; 
ஸன்யம்ய--—கட்டுப்படுத்தப்பட்ட; 
மத்-சித்தஹ----என்மன (ஶ்ரீ கிருஷ்ணா) 
தியானித்தவாறு; 
யுக்தஹ----ஈடுபாட்டுடன்; 
ஆஸீத--—உட்கா  ரவண்டும்; 
மத்-ப ஹ—--என்மன உயர்ந்த 
இலக்காகக் சகாண்டிருந்து

Verse – 6.14 (Meanings)



Verse – 6.14 (Translation)

Thus, with a serene, fearless, and unwavering mind, and 
staunch in the vow of celibacy, the vigilant yogi should 
meditate on Me, having Me alone as the supreme goal.

எனரவ, அமமதியான, அச்சமற்ற, அமசயாத மனதுடன், 
ப் ஹ்மச்சரியத்தின் உறுதியுடன், விழிப்புள்ள ரயாகி, 
என்மன மட்டுரம உயர்ந்த குறிக்ரகாளாகக் சகாண்டு 

என்மனத் தியானிக்க ரவண்டும்.



Tamil English Sanskrit

ப்1 ஶான்தா1த்1மா praśhāntātmā प्रशान्तात्र्ा
விக3த1ப4ீர் * vigata-bhīr * ववगतभीर्ब्मह्र्चाररव्र

तेப்3 ஹ்மசா1ரிவ் ரத1 brahmachāri-vrate

ஸ்தி2த1: | sthitaḥ | ग्स्र्थत: |
மன: manaḥ र्न:

ஸந்யம்ய sanyamya संर्यम्प्र्य
மச்1சி1த்1ரதா1 * mach-chitto * र्ग्च्चत्तो *

யுக்1த1ஆஸீத1 yukta āsīta र्यकु्त आसीत
மத்1ப1 : || mat-paraḥ || र्त्पर: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.14



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.15

yuñjann evaṁ sadātmānaṁ yogī niyata-mānasaḥ |

śhāntiṁ nirvāṇa-paramāṁ mat-sansthām adhigachchhati 
||15||

யுஞ்ஜன்ரனவம் ஸதா3த்1மானம் ரயாகீ3 நியத1மானஸ: |
ஶான்தி3ம் நிர்வாணப1 மாம் 

மத்1ஸன்ஸ்தா2மதி4க3ச்1ச2தி1 ||15||

र्युञ्जन्नेवं सदात्र्ानं र्योगी तनर्यतर्ानस: |
शाग्न्तं तनवामणपरर्ां र्त्संस्र्थार्श्रिगच्छतत || 15||



yuñjan—keeping the mind absorbed in 
God; evam—thus; 
sadā—constantly; 
ātmānam—the mind; 
yogī—a yogi; 
niyata-mānasaḥ—one with a disciplined 
mind; 
śhāntim—peace; 
nirvāṇa—liberation from the material 
bondage; 
paramām—supreme; 
mat-sansthām—abides in me; 
adhigachchhati—attains

யுன்ஞன்—--மனமத கடவுளில் லயித்து 
மவத்து; 
ஏவம்--—இவ்வாறு; 
ஸதா--—சதாடர்ந்து; 
ஆத்மானம்----மனம்; 
ரயாகீ--—ஒரு ரயாகி; 
நியத--மானஸஹ----ஒழுக்கமான 
மனமதக் சகாண்டவ ாக; 
ஶாந்திம்—--அமமதிமய; 
நிர்வாண—சபாருள் பந்தத்திலிருந்து 
விடுதமல; 
ப மாம்--—உயர்ந்த; 
மத்-ஸன்ஸ்தாம்--—என்னில் 
நிமலத்திருக்கும் நிமல; 
அதிகச்சதி—--அமடகிறார்

Verse – 6.15 (Meanings)



Verse – 6.15 (Translation)

Thus, constantly keeping the mind absorbed in Me, the yogi of 
disciplined mind attains nirvāṇ, and abides in Me in supreme 

peace.

இவ்வாறு, சதாடர்ந்து மனமத என்னில் நிமலநிறுத்திக் 
சகாண்டு, ஒழுக்கமான மனமதக் சகாண்ட ரயாகி சபாருள் 
பந்தத்திலிருந்து விடுதமல அமடந்து என்னில் எதினனுஞ் 

சிறந்த அமமதியுடன் வாழ்கிறார்.



Tamil English Sanskrit

யுஞ்ஜன்ரனவம் yuñjann evaṁ र्यञु्जन्नेवं
ஸதா3த்1மானம் * sadātmānaṁ * सदात्र्ानं *

ரயாகீ3 Yogī र्योगी
நியத1மானஸ: | niyata-mānasaḥ | तनर्यतर्ानस: |

ஶான்தி3ம் śhāntiṁ शाग्न्तं
நிர்வாணப1 மாம் * nirvāṇa-paramāṁ * तनवामणपरर्ां *

மத்1ஸன்ஸ்தா2ம் mat-sansthām र्त्संस्र्थार्श्रिगच्छ
तत ||அதி4க3ச்1ச2தி1 || Adhigachchhati ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.15



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.16

nātyaśhnatastu yogo ’sti na chaikāntam anaśhnataḥ |

na chāti-svapna-śhīlasya jāgrato naiva chārjuna ||16||

நாத்1யஶ்னத1ஸ்து1ரயாரகா3ஸ்தி1 ந மச1கா1ன்த1மனஶ்னத1: |
ந சா1தி1ஸ்வப்1னஶலீஸ்ய ஜாக்3 ரதா1மநவ சா1ர்ஜுன ||16||

नात्र्यश्नतस्तु र्योगोऽग्स्त न चैकान्तर्नश्नत: |
न चातत स्वप्नशीलस्र्य जाग्रतो नैव चाजुमन || 16||



na—not; ati—too much; 
aśhnataḥ—one who eats; 
tu—however; 
yogaḥ—Yog; 
asti—there is; 
na—not; cha—and; 
ekāntam—at all; 
anaśhnataḥ—abstaining from eating; 
na—not; cha—and; 
ati—too much; 
svapna-śhīlasya—one who sleeps; 
jāgrataḥ—one who does not sleep 
enough; na—not; 
eva—certainly; 
cha—and; 
arjuna—Arjun

ந—--இல்மல; 
அதி--—மிகவும்; 
அஶ்னதஹ---உண்பவருக்கு; 
து--—எனினும்; 
ரயாகஹ—ரயாகம்; 
அஸ்தி—இருக்கிறது; 
ந—இல்மல; 
ச--—மற்றும்; 
ஏகாந்தம்--—நிச்சியமாக; 
அனஶ்னதஹ----உணமவத் 
தவிர்ப்பவருக்கு; 
ந--—இல்மல; ச--—மற்றும்; 
அதி--—மிகவும்; 
ஸ்வப்ன-ஶலீஸ்ய--—உறங்குபவருக்கு; 
ஜாக் தஹ----ரபாதுமான அளவு 
தூங்காதவருக்கு; ந—--இல்மல-; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; ச--—மற்றும்; 
ஶலீஸ்ய அர்ஜுன----அர்ஜுனா

Verse – 6.16 (Meanings)



Verse – 6.16 (Translation)

O Arjun, those who eat too much or too little, sleep too much or 
too little, cannot attain success in Yog.

ஓ அர்ஜுனா, அதிகமாகரவா அல்லது குமறவாகரவா
சாப்பிடுபவர்கள், அதிகமாக தூங்குபவர்கள் அல்லது 

குமறவாக தூங்குபவர்கள் ரயாகத்தில் சவற்றிமய அமடய 
முடியாது.



Tamil English Sanskrit

நாத்1யஶ்னத1ஸ்து1 nātyaśhnatastu नात्र्यश्नतस्तु
ரயாரகா3ஸ்தி1 * yogo ’sti * र्योगोऽग्स्त *

ந na न
மச1கா1ன்த1மனஶ்னத1: | chaikāntam anaśhnataḥ | चकैान्तर्नश्नत: |

ந சா1தி1 na chāti न चातत
ஸ்வப்1னஶலீஸ்ய * svapna-śhīlasya * स्वप्नशीलस्र्य *

ஜாக்3 ரதா1 jāgrato जाग्रतो
மநவ naiva नैव

சா1ர்ஜுன || Chārjuna || चाजुमन ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.16



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.17

yuktāhāra-vihārasya yukta-cheṣhṭasya karmasu |

yukta-svapnāvabodhasya yogo bhavati duḥkha-hā ||17||

யுக்1தா1ஹா விஹா ஸ்ய யுக்1தரச1ஷ்ட1ஸ்ய க1ர்மஸு |
யுக்1த1ஸ்வப்1னாவரபா3த1ஸ்ய ரயாரகா3 ப4வதி1து3:க2ஹா 

||17||

र्युक्ताहारववहारस्र्य र्युक्तचेष्टस्र्य कर्मसु |
र्युक्तस्वप्नावबोिस्र्य र्योगो भवतत द:ुखहा || 17||



yukta—moderate; 
āhāra—eating; 
vihārasya—recreation; 
yukta cheṣhṭasya karmasu—balanced in 
work; 
yukta—regulated; 
svapna-avabodhasya—sleep and 
wakefulness; 
yogaḥ—Yog; 
bhavati—becomes; 
duḥkha-hā—the slayer of sorrows

யுக்தா--—மிதமான; 
ஆஹா --—உண்ணுதல்; 
விஹா ஸ்ய--—சபாழுதுரபாக்கு; 
யுக்த ரசஷ்டஸ்ய கர்மஸு—ரவமலயில் 
சமநிமல; 
யுக்த—ஒழுங்குபடுத்தப்பட்ட; 
ஸ்வப்ன-அவரபாதஸ்ய---—தூக்கம் 
மற்றும் விழிப்பு; 
ரயாகஹ—ரயாகம்; 
பவதி—-ஆகிறது; 
துஹ்க-ஹா-----துக்கங்கமளக் சகால்பவர்

Verse – 6.17 (Meanings)



Verse – 6.17 (Translation)

But those who are temperate in eating and recreation, balanced 
in work, and regulated in sleep, can mitigate all sorrows by 

practicing Yog.

ஆனால் உணவு மற்றும் சபாழுதுரபாக்கில் நிதானமாக 
இருப்பவர்கள், சீ ான ரவமலயில் இருப்பவர்கள், தூக்கத்தில் 
சீ ானவர்கள், ரயாக பயிற்சி சசய்வதன் மூலம் அமனத்து 

துக்கங்கமளயும் குமறக்க முடியும்.



Tamil English Sanskrit
யுக்1தா1ஹா விஹா ஸ்ய

* yuktāhāra-vihārasya * र्यकु्ताहारववहारस्र्य *

யுக்1தரச1ஷ்ட1ஸ்ய yukta-cheṣhṭasya र्यकु्तचेष्टस्र्य
க1ர்மஸு | Karmasu | कर्मसु |

யுக்1த1ஸ்வப்1னாவரபா3த1

ஸ்ய *

yukta-svapnāvabodhasya 
*

र्यकु्तस्वप्नावबोिस्र्य
*

ரயாரகா3 yogo र्योगो
ப4வதி1 bhavati भवतत

து3:க2ஹா || duḥkha-hā || द:ुखहा ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.17



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.18

yadā viniyataṁ chittam ātmanyevāvatiṣhṭhate |

niḥspṛihaḥ sarva-kāmebhyo yukta ityuchyate tadā ||18||

யதா3வினியத1ம் சி1த்1த1மாத்1மன்ரயவாவதி1ஷ்ட2ரத1 |
நி:ஸ்ப்1ருஹ: ஸர்வகா1ரமப்4ரயா யுக்1த 

இத்1யுச்1யரத1 த1தா3 ||18||

र्यदा ववतनर्यतं श्रचत्तर्ात्र्न्रे्यवावततष्ठते |
तन:स्पहृ: सवमकारे्भ्र्यो र्युक्त इत्र्युच्र्यते तदा || 18||



yadā—when; 
viniyatam—fully controlled; 
chittam—the mind; 
ātmani—of the self; 
eva—certainly; 
avatiṣhṭhate—stays; 
nispṛihaḥ—free from cravings; 
sarva—all; 
kāmebhyaḥ—for yearning of the senses; 
yuktaḥ—situated in perfect Yog; 
iti—thus; 
uchyate—is said; 
tadā—then

யதா--—எப்ரபாது; 
வினியதம்--—முழுமமயாகக் 
கட்டுப்படுத்தப்பட்ட; 
சித்தம்--—மனம்; 
ஆத்மனி—--தன்னுமடய; ஏவ--—
நிச்சயமாக; 
அவதிஷ்டரத--—தங்குகிறது; 
நிஸ்ப்ரிஹஹ--—பசிகளிலிருந்து
விடுபட்டவர்; 
ஸர்வ—-அமனத்து; 
காரமப்யஹ-----புலன்களின் 
ஏக்கத்திற்கான; 
யுக்தஹ---—சரியான ரயாகத்தில் 
அமமந்துள்ளது; 
இதி—---இவ்வாறு; 
உச்யரத—--கூறப்படுகிறது; 
ததா---—பின்னர்

Verse – 6.18 (Meanings)



Verse – 6.18 (Translation)

With thorough discipline, they learn to withdraw the mind from 
selfish cravings and rivet it on the unsurpassable good of the self. 

Such persons are said to be in Yog, and are free from all yearning of 
the senses.

முழுமமயான ஒழுக்கத்துடன், அவர்கள் மனமத சுயநல 
ரவட்மககளிலிருந்து விலக்கி, சுயத்தின் மீறமுடியாத 

நன்மமயில் அமதக் கற்றுக்சகாள்வார்கள். அத்தமகய நபர்கள் 
ரயாகத்தில் இருப்பதாகவும், புலன்களின் அமனத்து 

ஏக்கங்களிலிருந்தும் விடுபட்டவர்கள் என்றும் கூறப்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit

யதா3 yadā र्यदा
வினியத1ம் viniyataṁ ववतनर्यतं
சி1த்1த1ம் * 

ஆத்1மன்ரயவாவதி1ஷ்ட2

ரத1 |
Chittam * 

ātmanyevāvatiṣhṭhate |

श्रचत्तर्ात्र्न्रे्यवावतत
ष्ठते |

நி:ஸ்ப்1ருஹ: niḥspṛihaḥ तन:स्पहृ:
ஸர்வகா1ரமப்4ரயா * sarva-kāmebhyo * सवमकारे्भ्र्यो *

யுக்1த yukta र्यकु्त
இத்1யுச்1யரத1த1தா3 || ityuchyate tadā || इत्र्यचु्र्यत ेतदा ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.18



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.19

yathā dīpo nivāta-stho neṅgate sopamā smṛitā |

yogino yata-chittasya yuñjato yogam ātmanaḥ ||19||

யதா2 தீ3ரபா1 நிவாத1ஸ்ரதா2 ரநங்க3ரத1ரஸாப1மா ஸ்ம்ருதா1 |
ரயாகி3ரனா யத1சி1த்1த1ஸ்ய யுந்ஜரதா1ரயாக3மாத்1மன: ||19||

र्यर्था दीपो तनवातस्र्थो नेङ्गते सोपर्ा स्र्तृा |
र्योश्रगनो र्यतश्रचत्तस्र्य रु्यञ्जतो र्योगर्ात्र्न: || 19||



yathā—as; 
dīpaḥ—a lamp; 
nivāta-sthaḥ—in a windless place; 
na—does not; 
iṅgate—flickers; 
sā—this; 
upamā—analogy; 
smṛitā—is considered; 
yoginaḥ—of a yogi; 
yata-chittasya—whose mind is 
disciplined; 
yuñjataḥ—steadily practicing; 
yogam—in meditation; 
ātmanaḥ—on the Supreme

யதா—--எவ்வாறு; 
தீபஹ----ஒரு விளக்கு; 
நிவாத-ஸ்தஹ----காற்று இல்லாத 
இடத்தில்; 
ந—-இல்மல; 
இங்கரத---- நடுக்கத்துடன் சுடருரமா; 
ஸா--—இது; 
உபமா--—ஒப்புமம; 
ஸ்ம்ருதா--—கருதப்படுகிறது; 
ரயாகினஹ----ஒரு ரயாகியின்; 
யத--சித்தஸ்ய--—-யாருமடய மனம் 
ஒழுக்கமுமடயரதா; 
யுந்ஜதஹ——நிமலயாக பயிற்சி 
சசய்தல்; 
ரயாகம்--—தியானத்தில்; 
ஆத்மனஹ-----உயர்ந்த மீது

Verse – 6.19 (Meanings)



Verse – 6.19 (Translation)

Just as a lamp in a windless place does not flicker, so the 
disciplined mind of a yogi remains steady in meditation on the 

Supreme.

காற்று இல்லாத இடத்தில் விளக்கு ஒளி ாமல் இருப்பது 
ரபால, ரயாகியின் ஒழுக்கமான மனம், ப மாத்மாவின் 

தியானத்தில் நிமலயாக இருக்கும்.



Tamil English Sanskrit

யதா2 yathā र्यर्था
தீ3ரபா1 dīpo दीपो

நிவாத1ஸ்ரதா2  * nivāta-stho * तनवातस्र्थो *

ரநங்க3ரத1 neṅgate नेङ्गते
ரஸாப1மா sopamā सोपर्ा
ஸ்ம்ருதா1 | Smṛitā | स्र्तृा |
ரயாகி3ரனா yogino र्योश्रगनो

யத1சி1த்1த1ஸ்ய * yata-chittasya * र्यतश्रचत्तस्र्य *

யுந்ஜரதா1 yuñjato र्यञु्जतो
ரயாக3மாத்1மன: || yogam ātmanaḥ || र्योगर्ात्र्न: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.19



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.20

yatroparamate chittaṁ niruddhaṁ yoga-sevayā |

yatra chaivātmanātmānaṁ paśhyann ātmani tuṣhyati ||20||

யத்1ர ாப1 மரத1 சி1த்1த1ம் நிருத்3த4ம் ரயாக3ரஸவயா |
யத்1  மச1வாத்1மனாத்1மானம் ப1ஶ்யன்னாத்1மனி

து1ஷ்யதி1 ||20||

र्यत्रोपरर्ते श्रचत्त ंतनरुद्िं र्योगसेवर्या |
र्यत्र चैवात्र्नात्र्ानं पश्र्यन्नात्र्तन तुष्र्यतत || 20||



yatra—when; 
uparamate—rejoice inner joy; 
chittam—the mind; 
niruddham—restrained; 
yoga-sevayā—by the practice of yog; 
yatra—when; 
cha—and; 
eva—certainly; 
ātmanā—through the purified mind; 
ātmānam—the soul; 
paśhyan—behold; 
ātmani—in the self; 
tuṣhyati—is satisfied

யத் --—எப்சபாழுது; 
உப மரத--—உள்மகிழ்வுடன் இருக்கிறார்; 
சித்தம்--—மனம்; 
நிருத்தம்--—கட்டுப்படுத்தப்பட்ட; 
ரயாக-ரஸவயா—--ரயாகா பயிற்சியால்; 
யத் —--எப்சபாழுது; 
ச--—மற்றும்; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
ஆத்மனா--—தூய்மமப்படுத்தப்பட்ட 
மனதின் மூலம்; 
ஆத்மானம்—--ஆன்மாமவ; 
பஷ்யன்—--பா த்து; 
ஆத்மனி--—தன்னிடத்தில்; 
துஷ்யதி--—திருப்தியுடன் இருக்கிறார்

Verse – 6.20 (Meanings)



Verse – 6.20 (Translation)

When the mind, restrained from material activities, becomes still by 
the practice of Yog, then the yogi is able to behold the soul through 

the purified mind, and he rejoices in the inner joy.

ரயாகப் பயிற்சியால் மனம், சபாருள் சசயல்களில் இருந்து 
கட்டுப்படுத்தப்பட்டு, அமமதியமடயும் ரபாது, ​​ரயாகி 

தூய்மமயான மனதின் மூலம் ஆன்மாமவப் பார்க்க முடியும், 
ரமலும் அவர் உள் மகிழ்ச்சியில் மகிழ்ச்சியமடகிறார்.



Tamil English Sanskrit

யத்1ர ாப1 மரத1 yatroparamate र्यत्रोपरर्ते
சி1த்1த1ம் * chittaṁ * श्रचत्तं *

நிருத்3த4ம் niruddhaṁ तनरुद्िं
ரயாக3ரஸவயா | yoga-sevayā | र्योगसेवर्या |

யத்1 yatra र्यत्र
மச1வாத்1மனாத்1மானம் * chaivātmanātmānaṁ * चवैात्र्नात्र्ानं *

ப1ஶ்யன்னாத்1மனி paśhyann ātmani पश्र्यन्नात्र्तन
து1ஷ்யதி1 || Tuṣhyati || तषु्र्यतत ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog,Verse – 6.20



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.21

sukham ātyantikaṁ yat tad buddhi-grāhyam atīndriyam |

vetti yatra na chaivāyaṁ sthitaśh chalati tattvataḥ ||21||

ஸுக2மாத்1யன்தி1க1ம் யத்1த1த்3பு3த்3தி4க்3 ாஹ்யமதீ1ந்த்3ரியம் |
ரவத்1தி1யத்1  ந மச1வாயம் ஸ்தி2த1ஶ்ச1லதி1த1த்1த்1வத1: ||21||

सखुर्ात्र्यग्न्तकं र्यत्तद्बुद्श्रिग्राह्र्यर्तीग्न्िर्यर् ्|
वेवत्त र्यत्र न चैवार्यं ग्स्र्थतश्चलतत तत्त्वत: || 21||



sukham—happiness; 
ātyantikam—limitless; 
yat—which; 
tat—that; 
buddhi—intellect; 
grāhyam—grasp; 
atīndriyam—transcending the senses; 
vetti—knows; 
yatra—wherein; 
na—never; 
cha—and; 
eva—certainly; 
ayam—he; 
sthitaḥ—situated; 
chalati—deviates; tattvataḥ—Eternal Truth

ஸுகம்--—மகிழ்ச்சி; 
ஆத்யந்திகம்--—வ ம்பற்ற; 
யத்--—எது; 
தத்—--அது; 
புத்தி—--புத்தி; 
க் ாஹ்யம்--—கி கிக்க; 
அதீந்த்ரியம்—--புலன்கமளக் கடந்து; 
ரவத்தி—-அறிந்து; 
யத் --—அதில்; 
ந—ஒருரபாதும் இல்மல; 
ச--—மற்றும்; 
ஏவ--—நிச்சயமாக; 
அயம்—அவன்; 
ஸ்திதஹ--—நிமலத்திருக்கும்;-
சலதி--—விலகுவது; 
தத்வதஹ--—நித்திய உண்மம

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.21



Translation - 21

In that joyous state of Yog, called samadhi, one experiences supreme boundless 
divine bliss, and thus situated, one never deviates from the Eternal Truth.

ஸமாதி என்று அமழக்கப்படும் ரயாகத்தின் அந்த மகிழ்ச்சியான நிமலயில், 
ஒருவன் உன்னதமான சதய்வகீ ரபரின்பத்மத அனுபவிக்கிறான், அந்த நிமலயில் 
நிமலத்து இருக்கும் சபாழுது, நித்திய சத்தியத்திலிருந்து ஒருவன் ஒருரபாதும் 

விலகுவதில்மல.



Tamil English Sanskrit
ஸுக2மாத்1யன்தி1க1ம் sukham ātyantikaṁ सुखर्ात्र्यग्न्तकं

யத்1த1த்3 * yat tad * र्यत्तद्बुद्श्रिग्राह्र्यर्ती
ग्न्िर्यर् ्|பு3த்3தி4க்3 ாஹ்யமதீ1ந்

த்3ரியம் |
buddhi-grāhyam 

atīndriyam |

ரவத்1தி1யத்1 vetti yatra वेवत्त र्यत्र
ந மச1வாயம் * na chaivāyaṁ * न चवैारं्य *

ஸ்தி2த1ஶ்ச1லதி1 sthitaśh chalati ग्स्र्थतश्चलतत
த1த்1த்1வத1: || tattvataḥ || तत्त्वत: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.21



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.22

yaṁ labdhvā chāparaṁ lābhaṁ manyate nādhikaṁ tataḥ |

yasmin sthito na duḥkhena guruṇāpi vichālyate ||22||

யம் லப்3த்4வா சா1ப1 ம் லாப4ம் மன்யரத1நாதி4க1ம் த1த1: |
யஸ்மின்ஸ்தி2ரதா1 ந து2:ரக2ன கு3ருணாபி1 விசா1ல்யரத1 ||22||

र्यं लब्धध्वा चापरं लाभं र्न्र्यते नाश्रिकं तत: |
र्यग्स्र्ग्न्स्र्थतो न द:ुखेन गुरुणावप ववचाल्र्यते || 22||



yam—which; 
labdhvā—having gained; 
cha—and; 
aparam—any other; 
lābham—gain; 
manyate—considers; 
na—not; 
adhikam—greater; 
tataḥ—than that; 
yasmin—in which; 
sthitaḥ—being situated; 
na—never; 
duḥkhena—by sorrow; 
guruṇā—(by) the greatest; api—even; 
vichālyate—is shaken

யம்--—எமத; 
லப்த்வா—--சபற்று; 
ச—--மற்றும்; 
அப ம்--—ரவறு எந்த; 
லாபம்--—ஆதாயம்; 
மன்யரத--—கருத்தில்; 
ந--—இல்மல;
அதிகம்--—அதிகமான; 
ததஹ—--அமதவிட; 
யஸ்மின்--—இதில்;
ஸ்திதஹ--—இருப்பது; 
ந—ஒருரபாதும் இல்மல 
துஹ்ரகன--—துக்கத்தால்;
குருணா--—அளவிலா(மூலம்);
அபி--—கூட; 
விசால்யரத--—நிமலகுமலய

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.22



Translation - 22

Having gained that state, one does not consider any attainment to be greater. 
Being thus established, one is not shaken even in the midst of the greatest 

calamity.

அந்த நிமலமயப் சபற்ற பிறகு, எந்த ஒரு ஸாதமனமயயும் சபரியதாகக் 
கருதுவதில்மல. இவ்வாறு நிமலநிறுத்தப்பட்டதால், மிகப்சபரிய ரபரிடரின் 

மத்தியிலும் ஒருவர் அமசவதில்மல.



Tamil English Sanskrit
யம் லப்3த்4வா yaṁ labdhvā र्यं लब्धध्वा

சா1ப1 ம் chāparaṁ चापरं
லாப4ம் * lābhaṁ * लाभं *

மன்யரத1 manyate र्न्र्यते
நாதி4க1ம் த1த1: | nādhikaṁ tataḥ | नाश्रिकं तत: |

யஸ்மின்ஸ்தி2ரதா1 yasmin sthito र्यग्स्र्ग्न्स्र्थतो
ந து2:ரக2ன * na duḥkhena * न द:ुखेन *

கு3ருணாபி1 guruṇāpi गरुुणावप
விசா1ல்யரத1 || vichālyate || ववचाल्र्यत े||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.22



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.23

taṁ vidyād duḥkha-sanyoga-viyogaṁ yogasaṅjñitam |

sa niśhchayena yoktavyo yogo ’nirviṇṇa-chetasā ||23||

த1ம் வித்3யாத்3து3:க2ஸந்ரயாக3விரயாக3ம் ரயாக3ஸஞ்ஞித1ம் |
ஸ நிஶ்ச1ரயன ரயாக்1த1வ்ரயா ரயாரகா3னிர்விண்ணரச1த1ஸா ||23||

तं ववद्र्याद् द:ुखसंर्योगववर्योग ंर्योगसग्ञ्ज्ञतर् ्|
स तनश्चरे्यन र्योक्तव्र्यो र्योगोऽतनववमण्णचेतसा || 23||



tam—that; 
vidyāt—you should know; 
duḥkha-sanyoga-viyogam—state of 
severance from union with misery; 
yoga-saṅjñitam—is known as yog; 
saḥ—that; 
niśhchayena—resolutely; 
yoktavyaḥ—should be practiced; 
yogaḥ—yog; 
anirviṇṇa-chetasā—with an undeviating 
mind

தம்--—அந்த; 
வித்யாத்--—நீங்கள் சதரிந்து சகாள்ள 
ரவண்டும்; 
துஹ்க--ஸந்ரயாக-விரயாகம்--—
துன்பத்துடன் இமணந்ததில் இருந்து 
பிரிந்த நிமல; 
ரயாக-ஸஞ்ஞிதம்—--ரயாகம் என்று
அறியப்படுகிறது; 
ஸஹ——அந்த; 
நிஶ்சரயன--—உறுதியாக; 
ரயாக்தவ்யஹ---பயிற்சி சசய்ய 
ரவண்டும்; 
ரயாகஹ--—ரயாகம்; 
அநிர்விண்ண ரசதஸா----விலகாத 
மனதுடன்

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.23



Translation - 23

That state of severance from union with misery is known as Yog. This Yog 
should be resolutely practiced with determination free from pessimism.

துன்பத்துடன் இமணந்திருக்கும் அந்த நிமல ரயாகம் என்று
அமழக்கப்படுகிறது. இந்த ரயாகத்மத அவநம்பிக்மகயிலிருந்து விடுபட 

உறுதியுடன் பயிற்சி சசய்ய ரவண்டும்.



Tamil English Sanskrit
த1ம் வித்3யாத்3 taṁ vidyād तं ववद्र्याद्

து3:க2ஸந்ரயாக3வி
ரயாக3ம் *

duḥkha-sanyoga-
viyogaṁ *

द:ुखसंर्योगववर्योग ं*

ரயாக3ஸஞ்ஞித1ம் | Yogasaṅjñitam | र्योगसग्ञ्ज्ञतर् ्|
ஸ நிஶ்ச1ரயன sa niśhchayena स तनश्चरे्यन
ரயாக்1த1வ்ரயா * Yoktavyo * र्योक्तव्र्यो *

ரயாரகா3னிர்விண்ண
ரச1த1ஸா ||

yogo ’nirviṇṇa-
chetasā ||

र्योगोऽतनववमण्णचतेसा 
||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.23



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.24, 6.25

saṅkalpa-prabhavān kāmāns tyaktvā sarvān aśheṣhataḥ |

manasaivendriya-grāmaṁ viniyamya samantataḥ ||24||
śhanaiḥ śhanair uparamed buddhyā dhṛiti-gṛihītayā |

ātma-sansthaṁ manaḥ kṛitvā na kiñchid api chintayet ||25||

ஸங்க1ல்ப1ப்1 ப4வான்கா1மான்ஸ்த்1யக்1த்1வாஸர்வானரஶஷத1: |
மனமஸரவந்த்3ரியக்3 ாமம் வினியம்ய ஸமன்த1த1: ||24||
ஶமன: ஶமனருப1 ரமத்3பு3த்4த்3யா த்4ருதி1க்3ருஹதீ1யா |

ஆத்1மஸந்ஸ்த2ம் மன: க்1ருத்1வா ந கி1ந்சி1த3பி1 சி1ன்த1ரயத்1 ||25||

सङ्कल्पप्रभवान्कार्ांस्त्र्यक्त्वा सवामनशषेत: |
र्नसैवेग्न्िर्यग्रार्ं ववतनर्यम्प्र्य सर्न्तत: || 24||

शनै: शनैरुपररे्द्बुद्ध्र्या ितृतगहृीतर्या |
आत्र्संस्र्थं र्न: कृत्वा न क्रकग्ञ्चदवप श्रचन्तरे्यत ्|| 25||



saṅkalpa—a resolve; 
prabhavān—born of; 
kāmān—desires; 
tyaktvā—having abandoned; 
sarvān—all; 
aśheṣhataḥ—completely; 
manasā—through the mind; 
eva—certainly; 
indriya-grāmam—the group of senses; 
viniyamya—restraining; 
samantataḥ—from all sides;

ஸங்கல்ப--—ஒரு தீர்மானம்;
ப் பவான்--—அதிலிருந்து பிறந்த; 
காமான்--—ஆமசகள்; 
த்யக்த்வா--—மகவிட்டு; 
ஸர்வான்--—அமனத்து; 
அரஶஷதஹ—--முற்றிலும்; 
மனஸா—--மனத்தின் மூலம்;
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
இந்த்ரிய-க் ாமம்--—புலன்களின் 
குழு; வினியம்ய--—தடுத்து; 
ஸமந்ததஹ----எல்லாப் 
பக்கங்களிலிருந்தும்;

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.24



śhanaiḥ—gradually; 
śhanaiḥ—gradually; 
uparamet—attain peace; 
buddhyā—by intellect; 
dhṛiti-gṛihītayā—achieved through 
determination of resolve that is in 
accordance with scriptures; 
ātma-sanstham—fixed in God; 
manaḥ—mind; 
kṛitvā—having made; 
na—not; kiñchit—anything; 
api—even; 
chintayet—should think of

ஶமநஹி--—படிப்படியாக; 
ஶமநஹி—--படிப்படியாக; 
உப ரமத்—--அமமதி அமடயுங்கள்; 
புத்த்யா--—புத்தியால்; 
த்ருதி---க்ருஹதீயா--—
ரவதங்களின்படி உறுதியான 
தீர்மானத்தின் மூலம் 
அமடயப்படுகிறது; 
ஆத்ம-ஸன்ஸ்தம்--—கடவுளில்
நிமலத்திருக்கும்; 
மனஹ--—மனம்; 
க்ருத்வா--—உருவாக்கி; 
ந--—இல்மல 
கிஞ்சித்--—எமதயும்; 
அபி--—கூட; சிந்தரயத்----சிந்திக்க 
ரவண்டும்

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.25



Translation – 6.24, 6.25

Completely renouncing all desires arising from thoughts of the world, one should 
restrain the senses from all sides with the mind. Slowly and steadily, with conviction in 

the intellect, the mind will become fixed in God alone, and will think of nothing else.

உலக எண்ணங்களால் எழும் அமனத்து ஆமசகமளயும் முற்றிலுமாகத் துறந்து, 
ஒருவன் எல்லாப் பக்கங்களிலிருந்தும் புலன்கமள மனத்தால் கட்டுப்படுத்த 

ரவண்டும். சமதுவாகவும், சீ ாகவும், புத்தியில் உறுதியுடன், மனம் இமறவனிடம் 
மட்டுரம நிமலத்து, ரவறு எமதயும் நிமனக்காது.



Tamil English Sanskrit
ஸங்க1ல்ப1ப்1 ப4வான் saṅkalpa-prabhavān

सङ्कल्पप्रभवान्कार्ां
स्त्र्यक्त्वाகா1மான்ஸ் * Kāmāns *

த்1யக்1த்1வா tyaktvā

ஸர்வானரஶஷத1: | sarvān aśheṣhataḥ | सवामनशेषत: |
மனமஸரவந்த்3ரியக்3

 ாமம் *
manasaivendriya-

grāmaṁ *
र्नसैवेग्न्िर्यग्रारं्

வினியம்ய viniyamya ववतनर्यम्प्र्य
ஸமன்த1த1: || samantataḥ || सर्न्तत: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.24



Tamil English Sanskrit
ஶமன: śhanaiḥ शन:ै

ஶமனருப1 ரமத்3 * śhanair uparamed * शनरैुपररे्द्बुद्ध्र्या
பு3த்4த்3யா buddhyā

த்4ருதி1க்3ருஹதீ1யா | dhṛiti-gṛihītayā | ितृतगहृीतर्या |
ஆத்1மஸந்ஸ்த2ம் ātma-sansthaṁ आत्र्संस्र्थं
மன: க்1ருத்1வா * manaḥ kṛitvā * र्न: कृत्वा *
ந கி1ந்சி1த3பி1 na kiñchid api न क्रकग्ञ्चदवप
சி1ன்த1ரயத்1 || chintayet || श्रचन्तरे्यत ्||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.25



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.26

yato yato niśhcharati manaśh chañchalam asthiram |

tatas tato niyamyaitad ātmanyeva vaśhaṁ nayet ||26||

யரதா1யரதா1 நிஶ்ச1 தி1மனஶ்ச1ஞ்ச1லமஸ்தி2 ம் |
த1த1ஸ்த1ரதா1 நியம்மயத1தா3த்1மன்ரயவ வஶம் நரயத்1 ||26||

र्यतो र्यतो तनश्चरतत र्नश्चञ्चलर्ग्स्र्थरर् ्|
ततस्ततो तनर्यम्प्र्यैतदात्र्न्रे्यव वशं नरे्यत ्|| 26||



yataḥ yataḥ—whenever and wherever; 
niśhcharati—wanders; 
manaḥ—the mind; 
chañchalam—restless; 
asthiram—unsteady; 
tataḥ tataḥ—from there; 
niyamya—having restrained; 
etat—this; 
ātmani—on God; 
eva—certainly; 
vaśham—control; 
nayet—should bring

யதஹ யதஹ--—எப்எப்சபாழுது 
எங்சகங்கு; 
நிஶ்ச தி—--அமலந்து திரிகிறரதா; 
மனஹ—--மனம்; 
சஞ்சலம்--—அமமதியற்ற; 
அஸ்தி ம்--—நிமலயற்ற; 
ததஹ ததஹ—--அங்கங்கிருந்து; 
நியம்ய—--கட்டுப்படுத்தி; 
ஏதத்—---இமத; 
ஆத்மனி—--கடவுள் மீது; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
வஶம்--—கட்டுப்பாடு 
நரயத்----சகாண்டு வ  ரவண்டும்

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.26



Translation - 26

Whenever and wherever the restless and unsteady mind wanders, one should bring it 
back and continually focus it on God.

அமமதியற்ற மற்றும் நிமலயற்ற மனம் அமலயும் ரபாசதல்லாம், அமதத் மீண்டும் 
நிமல படுத்த முயற்சி சசய்து, சதாடர்ந்து கடவுளின் மீது கவனம் சசலுத்த 

ரவண்டும்.



Tamil English Sanskrit
யரதா1யரதா1 yato yato र्यतो र्यतो
நிஶ்ச1 தி1 * niśhcharati * तनश्चरतत *

மனஶ்ச1ஞ்ச1லமஸ்தி2
 ம் |

manaśh chañchalam 
asthiram |

र्नश्चञ्चलर्ग्स्र्थरर् ्|
த1த1ஸ்த1ரதா1 tatas tato ततस्ततो
நியம்மயத1த் * niyamyaitad * तनर्यम्प्र्यतैदात्र्न्रे्यव
ஆ3த்1மன்ரயவ ātmanyeva

வஶம் நரயத்1 || vaśhaṁ nayet || वशं नरे्यत ्||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.26



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.27

praśhānta-manasaṁ hyenaṁ yoginaṁ sukham uttamam |

upaiti śhānta-rajasaṁ brahma-bhūtam akalmaṣham ||27||

ப்1 ஶான்த1மனஸம் ஹ்ரயனம் ரயாகி3னம் ஸுக2முத்1த1மம் |
உமப1தி ஶான்த1 ஜஸம் ப்3 ஹ்மபூ4த1மக1ல்மஷம் ||27||

प्रशान्तर्नसं ह्रे्यनं र्योश्रगनं सुखरु्त्तर्र् ्|
उपैतत शान्तरजसं र्ब्ह्र्भूतर्कल्र्षर् ्|| 27||



praśhānta—peaceful; 
manasam—mind; 
hi—certainly; 
enam—this; 
yoginam—yogi; 
sukham uttamam—the highest bliss; 
upaiti—attains; 
śhānta-rajasam—whose passions are 
subdued; 
brahma-bhūtam—endowed with God-
realization; 
akalmaṣham—without sin

ப் ஶாந்த—--அமமதியான; 
மனஸம்—--மனம்; 
ஹி—--நிச்சயமாக; 
ஏனம்—--இந்த; 
ரயாகிநம்—--ரயாகி; 
ஸுகம் உத்தமம்--—உயர்ந்த 
ஆனந்தம்; உமபதி--—அமடகிறது; 
ஶாந்த- ஜஸம்---—யாருமடய 
உணர்ச்சிகள் அடக்கப்படுகின்றன; 
ப் ஹ்ம-பூதம்--—கடவுமள உணர்தல் 
உமடயது; 
அகல்மஷம்--—பாவம் இல்லாதது

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.27



Translation – 6.27

Great transcendental happiness comes to the yogi whose mind is calm, whose passions 
are subdued, who is without sin, and who sees everything in connection with God.

எந்த ரயாகியின் மனம் அமமதியமடகிறரதா, யாருமடய ரமாகங்கள் அடங்கிப் 
ரபாகின்றனரவா, பாவம் இல்லாதவனாக, எல்லாவற்மறயும் கடவுரளாடு 

சதாடர்புபடுத்திப் பார்க்கிற ரயாகிக்கு சபரும் ஆழ்நிமல மகிழ்ச்சி ஏற்படுகிறது.



Tamil English Sanskrit
ப்1 ஶான்த1மனஸம் praśhānta-manasaṁ प्रशान्तर्नसं

ஹ்ரயனம் * hyenaṁ * ह्रे्यन ं*

ரயாகி3னம் yoginaṁ र्योश्रगनं
ஸுக2முத்1த1மம் | sukham uttamam | सुखर्ुत्तर्र् ्|

உமப1தி Upaiti उपैतत
ஶான்த1 ஜஸம் * śhānta-rajasaṁ * शान्तरजसं *

ப்3 ஹ்மபூ4த1மக1ல்ம
ஷம் ||

brahma-bhūtam 
akalmaṣham ||

र्ब्ह्र्भूतर्कल्र्षर् ् ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.27



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.28

yuñjann evaṁ sadātmānaṁ yogī vigata-kalmaṣhaḥ |

sukhena brahma-sansparśham atyantaṁ sukham aśhnute ||28||

யுந்ஜன்ரனவம் ஸதா3த்1மானம் ரயாகீ3விக3த1க1ல்மஷ: |
ஸுரக2ன ப்3 ஹ்மஸந்ஸ்ப1ர்ஶமத்1யன்த1ம் ஸுக2மஶ்னுரத1 ||28||

रु्यञ्जन्नेवं सदात्र्ानं र्योगी ववगतकल्र्ष: |
सुखेन र्ब्ह्र्संस्पशमर्त्र्यन्तं सुखर्श्नुते || 28||



yuñjan—uniting (the self with God); 
evam—thus; 
sadā—always;
 ātmānam—the self; 
yogī—a yogi; 
vigata—free from; 
kalmaṣhaḥ—sins; 
sukhena—easily; 
brahma-sansparśham—constantly in touch 
with the Supreme; 
atyantam—the highest; 
sukham—bliss; 
aśhnute—attains

யுந்ஜன்—--ஒருங்கிமணந்து 
(கடவுளுடன் சுயத்மத); 
ஏவம்—--இவ்வாறு; 
ஸதா--—எப்சபாழுதும்; 
ஆத்மானம்--—தன்மன; 
ரயாகி—--ஒரு ரயாகி; 
விகத—--விடுவித்து; 
கல்மஷஹ—--பாவங்களிலிருந்து; 
ஸுரகன--—எளிதாக; 
ப் ஹ்ம-ஸன்ஸ்பர்ஶம்--—
ஒப்புயர்வற்ற கடவுளுடன் 
சதாடர்பில் இருப்பது; அத்யந்தம்—--
உயர்ந்த; 
ஸுகம்---—ஆனந்தத்மத; 
அஶ்னுரத--—அமடகிறார்

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.28



Translation – 6.28

The self-controlled yogi, thus uniting the self with God, becomes free from material 
contamination, and being in constant touch with the Supreme, achieves the highest 

state of perfect happiness.

சுயக்கட்டுப்பாடு சகாண்ட ரயாகி, இவ்வாறு தன்மன இமறவனுடன் ஐக்கியப்படுத்தி, 
சபாருள் மாசுபாட்டிலிருந்து விடுபட்டு, ஒப்புயர்வற்ற கடவுளுடன் சதாடர்ந்து 
சதாடர்பில் இருப்பதால், முழுமமயான மகிழ்ச்சியின் உயர்ந்த நிமலமய 

அமடகிறான்.



Tamil English Sanskrit
யுந்ஜன்ரனவம் yuñjann evaṁ र्यञु्जन्नेवं
ஸதா3த்1மானம் * sadātmānaṁ * सदात्र्ान ं*

ரயாகீ3 Yogī र्योगी
விக3த1க1ல்மஷ: | vigata-kalmaṣhaḥ | ववगतकल्र्ष: |

ஸுரக2ன Sukhena सुखेन
ப்3 ஹ்மஸந்ஸ்ப1ர்ஶம் 

* அத்1யன்த1ம்
brahma-sansparśham 

* atyantaṁ
र्ब्ह्र्संस्पशमर्त्र्यन्तं

ஸுக2மஶ்னுரத1 || sukham aśhnute || सुखर्श्नतु े||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.28



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.29

sarva-bhūta-stham ātmānaṁ sarva-bhūtāni chātmani |

īkṣhate yoga-yuktātmā sarvatra sama-darśhanaḥ ||29||

ஸர்வபூ4த1ஸ்த2மாத்1மானம் ஸர்வபூ4தா1னி சா1த்1மனி |
ஈஷரத1ரயாக3யுக்1தா1த்1மா ஸர்வத்1  ஸமத1ர்ஶன: ||29||

सवमभूतस्र्थर्ात्र्ानं सवमभूतातन चात्र्तन |
ईक्षते र्योगरु्यक्तात्र्ा सवमत्र सर्दशमन: || 29||



sarva-bhūta-stham—situated in all living 
beings; 
ātmānam—Supreme Soul; 
sarva—all;
 bhūtāni—living beings; 
cha—and; 
ātmani—in God; 
īkṣhate—sees; 
yoga-yukta-ātmā—one united in 
consciousness with God; 
sarvatra—everywhere; 
sama-darśhanaḥ—equal vision

ஸர்வ-பூத-ஸ்தம்--—எல்லா 
உயிர்களிலும் அமமந்துள்ளது; 
ஆத்மானம்--—உயர்ந்த ஆன்மா;
ஸர்வ--—அமனத்து; 
பூதானி--—உயிரினங்களில்; 
ச—--மற்றும்; 
ஆத்மனி—--கடவுமள; 
ஈஷரத--—பார்க்கிறார்; 
ரயாக-யுக்த-ஆத்மா--—கடவுளுடன் 
உணர்வில் ஐக்கியப்பட்டவர்; 
ஸர்வத் —--எல்லா இடங்களிலும்; 
ஸமதர்ஶனஹ--—சம பார்மவயடன்

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.29



Translation – 6.29

The true yogis, uniting their consciousness with God, see with equal eye, all living 
beings in God and God in all living beings.

உண்மமயான ரயாகிகள், தங்கள் உணர்மவ கடவுளுடன் இமணத்து, எல்லா 
உயிர்கமளயும் கடவுளிலும், கடவுமள எல்லா உயிரினங்களிலும் சமமான 

கண்ரணாட்டத்துடன் பார்க்கிறார்கள்.



Tamil English Sanskrit
ஸர்வபூ4த1ஸ்த2மாத்1

மானம் *
sarva-bhūta-stham 

ātmānaṁ *
सवमभूतस्र्थर्ात्र्ानं *

ஸர்வபூ4தா1னி sarva-bhūtāni सवमभूतातन
சா1த்1மனி | Chātmani | चात्र्तन |
ஈஷரத1 Īkṣhate ईक्षते

ரயாக3யுக்1தா1த்1மா * yoga-yuktātmā * र्योगर्यकु्तात्र्ा *
ஸர்வத்1 Sarvatra सवमत्र

ஸமத1ர்ஶன: || sama-darśhanaḥ || सर्दशमन: ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.29



Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.30

yo māṁ paśhyati sarvatra sarvaṁ cha mayi paśhyati |

tasyāhaṁ na praṇaśhyāmi sa cha me na praṇaśhyati ||30||

ரயா மாம் ப1ஶ்யதி1ஸர்வத்1  ஸர்வம் ச1மயி ப1ஶ்யதி1 |
த1ஸ்யாஹம் ந ப்1 ணஶ்யாமி ஸ ச1ரம ந ப்1 ணஶ்யதி1 ||30||

र्यो र्ां पश्र्यतत सवमत्र सव ंच र्तर्य पश्र्यतत |
तस्र्याहं न प्रणश्र्यामर् स च रे् न प्रणश्र्यतत || 30||



yaḥ—who; 
mām—me; 
paśhyati—see; 
sarvatra—everywhere; 
sarvam—everything; 
cha—and; 
mayi—in me; 
paśhyati—see; 
tasya—for him; 
aham—I; na—not; 
praṇaśhyāmi—lost; 
saḥ—that person; cha—and; 
me—to me; na—nor; 
praṇaśhyati—lost

யஹ--—யார்; 
மாம்—--என்மன; 
பஶ்யதி—--—பார்க்க 
ஸர்வத் —--எல்லா இடங்களிலும்;
ஸர்வம்—--எல்லாம்; 
ச--—மற்றும்; 
மயி—--என்னில்; 
பஶ்யதி----பார்க்கிறார ா; 
தஸ்ய—--அவருக்கு; 
அஹம்—--நான்; 
ந—இல்மல; 
ப் ணஷ்யாமி--—விட்டுப் ரபாரவன்; 
ஸஹ--—அந்த நபர்; 
ச--—மற்றும்; 
ரம--—எனக்கு; 
ந—இல்மல; ப் ாணஷ்யதி--—இழந்தது. 
(ந—--ப் ணஶ்யாமி----ரபாக மாட்ரடன்)

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.30



Translation – 6.30

For those who see Me everywhere and see all things in Me, I am never lost, nor are they 
ever lost to Me.

எல்லா இடங்களிலும் என்மனப் பார்ப்பவர்களுக்கும், என்னில் எல்லாவற்மறயும் 
பார்ப்பவர்கமளயும் விட்டு நான் ஒருரபாதும் ரபாவதில்மல , அல்லது அவர்கள் 

என்மன ஒருரபாதும் இழந்ததும் இல்மல.



Tamil English Sanskrit
ரயா மாம் yo māṁ र्यो र्ां
ப1ஶ்யதி1 Paśhyati पश्र्यतत

ஸர்வத்1  * Sarvatra * सवमत्र *

ஸர்வம் ச1 sarvaṁ cha सव ंच
மயி ப1ஶ்யதி1 | mayi paśhyati | र्तर्य पश्र्यतत |
த1ஸ்யாஹம் tasyāhaṁ तस्र्याहं

ந ப்1 ணஶ்யாமி * na praṇaśhyāmi  * न प्रणश्र्यामर् *

ஸ ச1ரம sa cha me स च रे्
ந ப்1 ணஶ்யதி1 || na praṇaśhyati || न प्रणश्र्यतत ||

Chapter – 6 : Dhyān Yog, Verse – 6.30



sarva-bhūta-sthitaṁ yo māṁ bhajatyekatvam āsthitaḥ |

sarvathā vartamāno ’pi sa yogī mayi vartate ||31||

ஸர்வபூ4த1ஸ்தி2த1ம் ரயா மாம் ப4ஜத்1ரயக1த்1வமாஸ்தி2த1: |
ஸர்வதா2வர்த1மாரனாபி1ஸ ரயாகீ3மயி வர்த1ரத1 ||31||

सवमभूतग्स्र्थतं र्यो र्ां भजत्रे्यकत्वर्ाग्स्र्थत: |
सवमर्था वतमर्ानोऽवप स र्योगी र्तर्य वतमते || 31||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.31



sarva-bhūta-sthitam—situated in all 
beings; 
yaḥ—who; 
mām—me; 
bhajati—worships; 
ekatvam—in unity; 
āsthitaḥ—established; 
sarvathā—in all kinds of; 
varta-mānaḥ—remain; 
api—although; saḥ—he; 
yogī—a yogi; mayi—in me; 
vartate—dwells

ஸர்வ-பூத-ஸ்திதம்--—எல்லா 
உயிர்களிலும் அமமந்துள்ளது;; 
யஹ--—யார்; 
மாம்--—என்மன; 
பஜதி--—வழிபாடுவது 
ஏகத்வம்----—ஒற்றுமமயில்; 
ஆஸ்திதஹ--—ஸ்தாபிக்கப்பட்டு; 
ஸர்வதா--—எல்லா வமககளிலும்; 
வர்த்த-மானஹ----நிமலத்திரு 
அபி—--இருப்பினும்; 
ஸஹ—--அவர்; 
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
மயி—--என்னில்; 
வர்தரத----வசிக்கிறார்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.31



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.31

The yogi who is established in union with Me, and worships Me 
as the Supreme Soul residing in all beings, dwells only in Me, 

though engaged in all kinds of activities.

என்னுடன் ஐக்கியமாகி, எல்லா உயிர்களிலும் வசிக்கும் 
ஒப்புயர்வற்ற ஆத்மாவாக என்மன வழிபடும் ரயாகி, எல்லா 

வமகயான சசயல்களிலும் ஈடுபட்டாலும், என்னிடத்தில் 
மட்டுரம வசிக்கிறார்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.31

Tamil English Sanskrit
ஸர்வபூ4த1ஸ்தி2த1ம் sarva-bhūta-sthitaṁ सवमभूतग्स्र्थतं

ரயா மாம் * yo māṁ * र्यो र्ां *
ப4ஜத்1ரயக1த்1வமாஸ்

தி2த1: |
bhajatyekatvam āsthitaḥ 

|
भजत्रे्यकत्वर्ाग्स्र्थत: |

ஸர்வதா2 Sarvathā सवमर्था
வர்த1மாரனாபி1 * vartamāno ’pi * वतमर्ानोऽवप *

ஸ ரயாகீ3 sa yogī स र्योगी
மயி வர்த1ரத1 || mayi vartate || र्तर्य वतमते ||



ātmaupamyena sarvatra samaṁ paśhyati yo ’rjuna |

sukhaṁ vā yadi vā duḥkhaṁ sa yogī paramo mataḥ ||32||

ஆத்1சமௌப1ம்ரயன ஸர்வத்1  ஸமம் ப1ஶ்யதி ரயார்ஜுன |
ஸுக2ம் வா யதி3வா து3:க2ம் ஸ ரயாகீ3ப1 ரமா மத1: ||32||

आत्र्ौपम्प्रे्यन सवमत्र सरं् पश्र्यतत र्योऽजुमन |
सुखं वा र्यहद वा द:ुखं स र्योगी परर्ो र्त: || 32||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.32



ātma-aupamyena—similar to oneself; 
sarvatra—everywhere; 
samam—equally; 
paśhyati—see; 
yaḥ—who; 
arjuna—Arjun; 
sukham—joy; 
vā—or; 
yadi—if; vā—or; 
duḥkham—sorrow; saḥ—such; 
yogī—a yogi; 
paramaḥ—highest; mataḥ—is 
considered

ஆத்ம-அனுபம்ரயன--—தன்மன ஒத்த; 
ஸர்வத் --—எல்லா இடங்களிலும்; 
ஸமம்--—சமமாக; 
பஶ்யதி--—பார்க்க; 
யஹ--—யார்; 
அர்ஜுனா--—அர்ஜுனன்; 
ஸுகம்—--மகிழ்ச்சி; 
வா—--அல்லது; 
யதி--—என்றால்; 
வா--—அல்லது; 
துஹ்கம்—துக்கம்; 
ஸஹ—அத்தமகய; 
ரயாகி—ஒருரயாகி; 
ப மஹ--—உயர்ந்த; 
மதஹ----கருதப்படுகிறது

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.32



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.32

I regard them to be perfect yogis who see the true equality of all living 
beings and respond to the joys and sorrows of others as if they were 

their own.

அமனத்து உயிரினங்களின் உண்மமயான சமத்துவத்மதக் காணும் 
மற்றும் மற்றவர்களின் இன்ப துன்பங்கமள தங்களது இன்ப 

துன்பங்கள் ரபாலரவ பாவித்து பதிலளிக்கும் சரியான ரயாகிகளாக 
நான் அவர்கமளக் கருதுகிரறன்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.32
Tamil English Sanskrit

ஆத்1சமௌப1ம்ரயன Ātmaupamyena आत्र्ौपम्प्रे्यन
ஸர்வத்1  * Sarvatra * सवमत्र *

ஸமம் samaṁ सर्ं
ப1ஶ்யதி Paśhyati पश्र्यतत

ரயார்ஜுன | yo ’rjuna | र्योऽजुमन |
ஸுக2ம் sukhaṁ सुखं
வா யதி3 vā yadi वा र्यहद

வா து3:க2ம் * vā duḥkhaṁ * वा द:ुखं *

ஸ ரயாகீ3 sa yogī स र्योगी
ப1 ரமா மத1: || paramo mataḥ || परर्ो र्त: ||



arjuna uvācha
yo ’yaṁ yogas tvayā proktaḥ sāmyena madhusūdana |

etasyāhaṁ na paśhyāmi chañchalatvāt sthitiṁ sthirām ||33||

அர்ஜுன உவாச1 |
ரயாயம் ரயாக3ஸ்த்1வயா ப்1ர ாக்1த1: ஸாம்ரயன மது4ஸூத3ன |

ஏத1ஸ்யாஹம் ந ப1ஶ்யாமி ச1ஞ்ச1லத்1வாத்1ஸ்தி2தி1ம் ஸ்தி2 ாம் ||33||

अजुमन उवाच |
र्योऽर्यं र्योगस्त्वर्या प्रोक्त: साम्प्रे्यन र्िसुूदन |

एतस्र्याहं न पश्र्यामर् चञ्चलत्वाग्त्स्र्थतत ंग्स्र्थरार् ्|| 33||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.33



arjunaḥ uvācha—Arjun said; 
yaḥ—which; 
ayam—this; 
yogaḥ—system of Yog; 
tvayā—by you; 
proktaḥ—described; 
sāmyena—by equanimity; 
madhu-sūdana—Shree Krishna, the killer of 
the demon named Madhu; 
etasya—of this; 
aham—I;  na—do not; 
paśhyāmi—see; 
chañchalatvāt—due to restlessness; 
sthitim—situation; sthirām—steady

அர்ஜுனஹ உவாச--—அர்ஜுனன் 
கூறினார்; 
யஹ--—எது; அயம்--—இது; 
ரயாகஹ—--ரயாக அமமப்பு; 
த்வயா--—உங்களால்; 
ப்ர ாக்தஹ--—விவரிக்கப்பட்டது; 
ஸாம்ரயன—--சமநிமலயால்; 
மது-ஸூதனா----ஶ்ரீ கிருஷ்ணர், மது 
என்ற அ க்கமனக் சகான்றவர்; 
ஏதஸ்ய---—இதன்; 
அஹம்—--நான்; ந—-ரவண்டாம்; 
பஷ்யாமி---—பார்க்க;; 
சஞ்சலத்வாத்---அமமதியின்மமயின் 
கா ணமாக; 
ஸ்திதிம்--—சூழ்நிமல; 
ஸ்தி ாம்--—நிமலயான

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.33



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.33

Arjun said: The system of Yog that you have described, O 
Madhusudan, appears impractical and unattainable to me, 

due to the restless mind.

அர்ஜுனன் கூறினார்: ஓ மதுஸூதனா, நீ விவரித்த 
ரயாக முமற, நமடமுமறக்கு சாத்தியமற்றதாக, 

என்னுமடய அமமதியற்ற மனதிற்கு ரதான்றுகிறது



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.33

Tamil English Sanskrit
அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अजुमन उवाच |

ரயாயம் yo ’yaṁ र्योऽर्यं
ரயாக3ஸ்த்1வயா yogas tvayā र्योगस्त्वर्या

ப்1ர ாக்1த1: proktaḥ * प्रोक्त: *
ஸாம்ரயன Sāmyena साम्प्रे्यन

மது4ஸூத3ன | Madhusūdana | र्िुसूदन |
ஏத1ஸ்யாஹம் etasyāhaṁ एतस्र्याहं
ந ப1ஶ்யாமி * na paśhyāmi * न पश्र्यामर् *

ச1ஞ்ச1லத்1வாத்1ஸ்தி2தி1
ம் Chañchalatvāt sthitiṁ चञ्चलत्वाग्त्स्र्थततं

ஸ்தி2 ாம் || Sthirām || ग्स्र्थरार् ्||



chañchalaṁ hi manaḥ kṛiṣhṇa pramāthi balavad dṛiḍham |

tasyāhaṁ nigrahaṁ manye vāyor iva su-duṣhkaram ||34||

ச1ஞ்ச1லம் ஹி மன: க்1ருஷ்ண ப்1 மாதி2ப3லவத்3த்3ருடம் |
த1ஸ்யாஹம் நிக்3 ஹம் மன்ரய வாரயாரிவ ஸுது3ஷ்க1 ம் 

||34||

चञ्चलं हह र्न: कृष्ण प्रर्ाश्रर्थ बलवद्ृढर् ्|
तस्र्याहं तनग्रहं र्न्रे्य वार्योररव सुदषु्करर् ्|| 34||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.34



chañchalam—restless; 
hi—certainly; 
manaḥ—mind; 
kṛiṣhṇa—Shree Krishna; 
pramāthi—turbulent; 
bala-vat—strong;
 dṛiḍham—obstinate; 
tasya—its; 
aham—I; 
nigraham—control; 
manye—think; 
vāyoḥ—of the wind;
 iva—like; 
su-duṣhkaram—difficult to perform

சஞ்சலம்—--அமமதியற்ற; 
ஹி—--நிச்சயமாக; 
மனஹ—--மனம்; 
கிருஷ்ணா—--ஶ்ரீ கிருஷ்ணா; 
ப் மாதி—--சகாந்தளிப்பு; 
பல-வத்—வலுவான; 
த்ருடம்—--பிடிவாதமான; 
தஸ்ய—--அதன்; 
அஹம்—--நான்; 
நிக் ஹம்—--கட்டுப்பாடு; 
மன்ரய—--நிமனப்பது; 
வாரயாரஹா—--காற்றின்; 
இவ—--ரபான்ற; 
ஸு-துஷ்க ம்----சசயல்படுத்துவது
கடினம்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.34



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.34

The mind is very restless, turbulent, strong and obstinate, O 
Krishna. It appears to me that it is more difficult to control 

than the wind.

மிகவும் அமமதியற்ற , சகாந்தளிக்கும், வலிமமயான, 
பிடிவாதமான மனமத கட்டுப்படுத்துவது, ஓ கிருஷ்ணா, 

காற்மறக் கட்டுப்படுத்துவமத காட்டிலும் மிகவும் 
கடினமானது என்று எனக்குத் ரதான்றுகிறது.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.34

Tamil English Sanskrit
ச1ஞ்ச1லம் chañchalaṁ चञ्चलं
ஹி மன: hi manaḥ हह र्न:
க்1ருஷ்ண * Kṛiṣhṇa * कृष्ण *

ப்1 மாதி2 pramāthi प्रर्ाश्रर्थ
ப3லவத்3த்3ருடம் | balavad dṛiḍham | बलवद्ृढर् ्|

த1ஸ்யாஹம் tasyāhaṁ तस्र्याहं
நிக்3 ஹம் nigrahaṁ तनग्रहं
மன்ரய * Manye * र्न्रे्य *

வாரயாரிவ vāyor iva वार्योररव
ஸுது3ஷ்க1 ம் || su-duṣhkaram || सुदषु्करर् ्||



śhrī bhagavān uvācha
asanśhayaṁ mahā-bāho mano durnigrahaṁ chalam |

abhyāsena tu kaunteya vairāgyeṇa cha gṛihyate ||35||

ஶ்ரீப4கவானுவாச1 |
அஸந்ஶயம் மஹாபா3ரஹா மரனா து3ர்னிக்3 ஹம் ச1லம் |

அப்4யாரஸன து1சகௌ1ன்ரத1ய மவ ாக்3ரயண 
ச1க்3ருஹ்யரத1 ||35||

श्रीभगवानुवाच |
असंशरं्य र्हाबाहो र्नो दतुनमग्रहं चलर् ्|

अभ्र्यासेन तु कौन्तेर्य वैरानरे्यण च गहृ्र्यते || 35||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.35



śhrī-bhagavān uvācha—Lord Krishna said; 
asanśhayam—undoubtedly; 
mahā-bāho—mighty-armed one; 
manaḥ—the mind; 
durnigraham—difficult to restrain; 
chalam—restless; 
abhyāsena—by practice; 
tu—but; 
kaunteya—Arjun, the son of Kunti; 
vairāgyeṇa—by detachment; 
cha—and; 
gṛihyate—can be controlled

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச---—பகவான் 
கிருஷ்ணர் கூறினார்; 
அஸந்ஶயம்--—சந்ரதகமின்றி; 
மஹா-பாரஹா---வலிமமயான மககமள 
சகாண்டவர்; 
மனஹ—--மனம்; 
துர்நிக் ஹம்—--கட்டுப்படுத்துவது 
கடினம்; 
சலம்--—அமமதியற்ற; 
அப்யாரஸன—--நமடமுமறயால்; 
து—--ஆனால்; 
சகௌந்ரதய—--குந்தியின் மகன் 
அர்ஜுனன்; 
மவ ாக்ரயண--—பற்றற்ற தன்மமயால்; 
ச--—மற்றும்; 
க்ரிஹ்யரத—--கட்டுப்படுத்த முடியும்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.35



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.35

Lord Krishna said: O mighty-armed son of Kunti, what you say is 
correct; the mind is indeed very difficult to restrain. But by 

practice and detachment, it can be controlled.

பகவான் ஶ்ரீகிருஷ்ணர் கூறினார்: ஓ வலிமமமிக்க மககமள 
சகாண்ட குந்தியின் மகரன, நீ சசால்வது சரிதான்; மனமத 
அடக்குவது உண்மமயில் மிகவும் கடினம். ஆனால் பயிற்சி 
மற்றும் பற்றின்மம மூலம், அமத கட்டுப்படுத்த முடியும்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.35
Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4கவானுவாச1 | śhrī bhagavān uvācha श्रीभगवानवुाच |
அஸந்ஶயம் asanśhayaṁ असंशर्यं

மஹாபா3ரஹா * mahā-bāho * र्हाबाहो *
மரனா Mano र्नो

து3ர்னிக்3 ஹம் durnigrahaṁ दतुनमग्रहं
ச1லம் | Chalam | चलर् ्|

அப்4யாரஸன து1 Abhyāsena tu अभ्र्यासेन तु
சகௌ1ன்ரத1ய * Kaunteya * कौन्तेर्य *

மவ ாக்3ரயண ச1 vairāgyeṇa cha वैरानरे्यण च
க்3ருஹ்யரத1 || Gṛihyate || गहृ्र्यत े||



asaṅyatātmanā yogo duṣhprāpa iti me matiḥ |

vaśhyātmanā tu yatatā śhakyo ’vāptum upāyataḥ ||36||

அஸந்யதா1த்1மனா ரயாரகா3 து3ஷ்ப்1 ாப1இதி1ரம மதி1: |
வஶ்யாத்1மனா து1யத1தா1ஶக்1ரயாவாப்1து1முபா1யத1: ||36||

असंर्यतात्र्ना र्योगो दषु्प्राप इतत रे् र्तत: |
वश्र्यात्र्ना तु र्यतता शक्र्योऽवाप्तुरु्पार्यत: || 36||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.36



asanyata-ātmanā—one whose mind is 
unbridled; 
yogaḥ—Yog; 
duṣhprāpaḥ—difficult to attain; 
iti—thus; me—my; 
matiḥ—opinion; 
vaśhya-ātmanā—by one whose mind is 
controlled;
 tu—but; 
yatatā—one who strives; 
śhakyaḥ—possible; 
avāptum—to achieve; 
upāyataḥ—by right means

அஸந்யத-ஆத்மனா—--எவர் ஒருவரின்
மனம் கட்டுப்பாடற்றரதா; 
ரயாகஹ--—ரயாகம்; 
துஷ்ப் ாபஹ---- அமடவது கடினம்; 
இதி--—-என்பது; ரம-----என்; 
மதிஹி-----கருத்து; 
வஶ்ய-ஆத்மனா—---மனமதக் 
கட்டுப்படுத்தும் ஒருவ ால்; 
து—--ஆனால்; 
யததா—--முயற்சி சசய்பவர்; 
ஶக்யஹ--—சாத்தியம்; 
அவாப்தும்--—-அமடய; 
உபாயதஹ—--சரியான வழிமுமறகளால்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.36



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.36

Yog is difficult to attain for one whose mind is unbridled. However, 
those who have learnt to control the mind, and who strive earnestly by 

proper means, can attain perfection in Yog. This is My opinion.

கட்டுப்பாடற்ற மனம் உள்ளவருக்கு ரயாகம் கிமடப்பது கடினம். 
இருப்பினும், மனமதக் கட்டுப்படுத்தக் கற்றுக்சகாண்டவர்களும், 
சரியான வழிகளில் தீவி மாக முயற்சிப்பவர்களும் ரயாகத்தில் 

முழுமமமய அமடய முடியும். இது என்னுமடய கருத்து.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.36

Tamil English Sanskrit
அஸந்யதா1த்1மனா Asaṅyatātmanā असंर्यतात्र्ना

ரயாரகா3 * Yogo * र्योगो *
து3ஷ்ப்1 ாப1 Duṣhprāpa दषु्प्राप

இதி1ரம மதி1: | iti me matiḥ | इतत रे् र्तत: |
வஶ்யாத்1மனா து1 Vaśhyātmanā tu वश्र्यात्र्ना तु

யத1தா1 * Yatatā * र्यतता *
ஶக்1ரயாவாப்1து1முபா1

யத1: ||
śhakyo ’vāptum 

upāyataḥ ||
शक्र्योऽवाप्तरु्ुपार्यत: ||



arjuna uvācha
ayatiḥ śhraddhayopeto yogāch chalita-mānasaḥ |

aprāpya yoga-sansiddhiṁ kāṅ gatiṁ kṛiṣhṇa gachchhati ||37||

அர்ஜுன உவாச1 |
அயதி1: ஶ் த்4த3ரயாரப1ரதா1 ரயாகா3ச்1ச1லித1மானஸ: |
அப்1 ாப்1ய ரயாக3ஸந்ஸித்4தி3ம் கா1ம் க3தி1ம் க்1ருஷ்ண 

க3ச்1ச2தி1 ||37||

अजुमन उवाच |
अर्यतत: श्रद्िर्योपेतो र्योगाच्चमलतर्ानस: |

अप्राप्र्य र्योगसंमसद्श्रि ंकां गतत ंकृष्ण गच्छतत || 37||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.37



arjunaḥ uvācha—Arjun said; 
ayatiḥ—lax; 
śhraddhayā—with faith; upetaḥ—possessed; 
yogāt—from Yog; 
chalita-mānasaḥ—whose mind becomes 
deviated; 
aprāpya—failing to attain; yoga-
sansiddhim—the highest perfection in yog; 
kām—which; 
gatim—destination; 
kṛiṣhṇa—Shree Krishna; 
gachchhati—goes

அர்ஜுனஹ உவாச—--அர்ஜுனன் 
கூறினார்; 
அயதிஹி----தளர்வான; 
ஶ் த்தயா--—-நம்பிக்மகயுடன்; 
உரபதஹ---உமடயப்சபற்றவர்; 
ரயாகாத்--—ரயாகத்திலிருந்து; 
சலித-மானஸஹ---மனம் விலகியவர்; 
அப் ாப்ய---அமடயத் தவறியவர்; 
ரயாக-ஸந்சித்திம்---ரயாகத்தில் உயர்ந்த 
பரிபூ ணம்; 
காம்—-எந்த; 
கதிம்---இலக்கிற்கு; 
கிருஷ்ணா—---ஶ்ரீ கிருஷ்ணா; 
கச்சதி--—சசல்கிறது

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.37



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.37

Arjun said: What is the fate of the unsuccessful yogi who begins the 
path with faith, but who does not endeavor sufficiently due to an 
unsteady mind and is unable to reach the goal of Yog in this life?

அர்ஜுனன் கூறினார்: நம்பிக்மகயுடன் பாமதமயத் சதாடங்கும் 
ரதால்வியுற்ற ரயாகியின் கதி என்ன, மற்றும் ஒரு நிமலயற்ற 

மனப்பான்மமயால் ரபாதுமான முயற்சி சசய்ய தவறியதால் இந்த 
வாழ்க்மகயில் ரயாகத்தின் இலக்மக அமடயாமல் ரதால்வியுற்ற 

ரயாகியின் கதி என்ன?



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.37

Tamil English Sanskrit
அர்ஜுன உவாச1 | arjuna uvācha अजुमन उवाच |

அயதி1: ayatiḥ अर्यतत:
ஶ் த்4த3ரயாரப1ரதா1 * Śhraddhayopeto * श्रद्िर्योपेतो *
ரயாகா3ச்1ச1லித1மான

ஸ: |
yogāch chalita-mānasaḥ 

|
र्योगाच्चमलतर्ानस: |

அப்1 ாப்1ய Aprāpya अप्राप्र्य
ரயாக3ஸந்ஸித்4தி3ம் * yoga-sansiddhiṁ * र्योगसंमसद्श्रि ं*

கா1ம் க3தி1ம் kāṅ gatiṁ कां गततं
க்1ருஷ்ண Kṛiṣhṇa कृष्ण
க3ச்1ச2தி1 || Gachchhati || गच्छतत ||



kachchin nobhaya-vibhraṣhṭaśh chhinnābhram iva naśhyati |

apratiṣhṭho mahā-bāho vimūḍho brahmaṇaḥ pathi ||38||

க1ச்1சி1ன்ரனாப4யவிப்4 ஷ்ட1ஶ்சி1ன்னாப்4 மிவ நஶ்யதி1 |
அப்1 திஷ்ரடா2மஹாபா3ரஹா விமூரடா4ப்3 ஹ்மண: ப1தி2 ||38||

कग्च्चन्नोभर्यववभ्रष्टग्श्छन्नाभ्रमर्व नश्र्यतत |
अप्रततष्ठो र्हाबाहो ववर्ूढो र्ब्ह्र्ण: पश्रर्थ || 38||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.38



kachchit—whether; 
na—not; 
ubhaya—both; 
vibhraṣhṭaḥ—deviated from; 
chhinna—broken; 
abhram—cloud;
 iva—like; naśhyati—perishes; 
apratiṣhṭhaḥ—without any support; 
mahā-bāho—mighty-armed Krishna; 
vimūḍhaḥ—bewildered; 
brahmaṇaḥ—of God-realization; 
pathi—one on the path

கச்சித்---இருந்தாலும்; 
ந-—-இல்மல; 
உபய--—இ ண்டும்; 
விப் ஷ்டஹ---—விலகி; 
சின்ன--—உமடந்த; 
அப் ம்--- ரமகம்; 
இவ--—ரபான்ற; 
நஷ்யதி—--அழிகிறது; 
அப் திஷ்டஹ----எந்த ஆத வும் 
இல்லாமல்; 
மஹா-பாரஹா--- வலிமமயான 
மககமள சகாண்ட கிருஷ்ணர்; 
விமூடஹ--—திமகத்து; 
ப் ஹ்மணஹ—--கடவுமள உணர்தல்;
பதி----பாமதயில் இருப்பவர்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.38



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.38

Does not such a person who deviates from Yog get deprived of both 
material and spiritual success, O mighty-armed Krishna, and perish 

like a broken cloud with no position in either sphere?

ரயாகத்தில் இருந்து விலகும் அத்தமகய நபர், ஓ வலிமமயான 
மககமள சகாண்ட கிருஷ்ணா, சபாருள் மற்றும் ஆன்மீக சவற்றி 

இ ண்மடயும் இழந்து, இரு ரகாளங்களிலும் எந்த நிமலயும் 
இல்லாத உமடந்த ரமகத்மதப் ரபால அழிவதில்மலயா?



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.38

Tamil English Sanskrit
க1ச்1சி1ன்ரனாப4யவிப்4

 ஷ்ட1ஶ் *
kachchin nobhaya-

vibhraṣhṭaśh *
कग्च्चन्नोभर्यववभ्रष्टग्श्छ

न्नाभ्रमर्वசி1ன்னாப்4 மிவ Chhinnābhram iva

நஶ்யதி1 | naśhyati | नश्र्यतत |
அப்1 திஷ்ரடா2 Apratiṣhṭho अप्रततष्ठो
மஹாபா3ரஹா * mahā-bāho * र्हाबाहो *

விமூரடா4 vimūḍho ववर्ूढो
ப்3 ஹ்மண: brahmaṇaḥ र्ब्ह्र्ण:

ப1தி2 || Pathi || पश्रर्थ ||



etan me sanśhayaṁ kṛiṣhṇa chhettum arhasyaśheṣhataḥ |

tvad-anyaḥ sanśhayasyāsya chhettā na hyupapadyate ||39||

ஏத1ன்ரம ஸந்ஶயம் க்1ருஷ்ண ரச2த்1து1மர்ஹஸ்யரஶஷத1: |
த்1வத3ன்ய: ஸந்ஶயஸ்யாஸ்ய ரச2த்1தா1ந 

ஹ்யுப1ப1த்3யரத1 ||39||

एतन्रे् संशर्यं कृष्ण छेत्तरु्हमस्र्यशषेत: |
त्वदन्र्य: संशर्यस्र्यास्र्य छेत्ता न ह्रु्यपपद्र्यते || 39||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.39



etat—this; me—my; 
sanśhayam—doubt; 
kṛiṣhṇa—Krishna; chhettum—to dispel; 
arhasi—you can; 
aśheṣhataḥ—completely; 
tvat—than you; 
anyaḥ—other; 
sanśhayasya—of doubt; 
asya—this; 
chhettā—a dispeller; 
na—never; 
hi—certainly; 
upapadyate—is fit

ஏதத்-—-இது; 
ரம---என்; 
ஸந்ஶயம்--—சந்ரதகம்; 
கிருஷ்ண—--கிருஷ்ணா; 
ரசத்தும்—-அகற்ற; 
அர்ஹசி—--உன்னால் முடியும்; 
அரஶஷதஹ—--முற்றிலும்; 
த்வத்--—உன்மன விட; 
அன்யஹ—--ரவறு; 
ஸந்ஶயஸ்ய—--சந்ரதகத்தின்; 
அஸ்ய—--இந்த; 
ரசத்தா--—அகற்றுபவர்;; 
ந—ஒருரபாதும்; 
ஹி—நிச்சயமாக; 
உபபத்யரத—சபாருத்தம். 
(ந—--உபபத்யரத--—சபாருத்தமானவர்)

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.39



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.39

O Krishna, please dispel this doubt of mine 
completely, for who other than You can do so?

ஓ கிருஷ்ணா, தயவு சசய்து என்னுமடய இந்த
சந்ரதகத்மத முற்றிலும் நீக்கிவிடுங்கள், உங்கமளத் 
தவி  ரவறு யா ால் அவ்வாறு சசய்ய முடியும்?



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.39

Tamil English Sanskrit
ஏத1ன்ரம etan me एतन्रे्
ஏத1ன்ரம sanśhayaṁ संशर्यं
க்1ருஷ்ண * Kṛiṣhṇa * कृष्ण *

ரச2த்1து1ம் Chhettum छेत्तरु्हमस्र्यशषेत: |
அர்ஹஸ்யரஶஷத1: | arhasyaśheṣhataḥ |

த்1வத3ன்ய: tvad-anyaḥ त्वदन्र्य:
ஸந்ஶயஸ்யாஸ்ய * Sanśhayasyāsya * संशर्यस्र्यास्र्य *

ரச2த்1தா1 Chhettā छेत्ता
ந ஹ்யுப1ப1த்3யரத1 || na hyupapadyate || न ह्र्यपुपद्र्यत े||



śhrī bhagavān uvācha
pārtha naiveha nāmutra vināśhas tasya vidyate |

na hi kalyāṇa-kṛit kaśhchid durgatiṁ tāta gachchhati ||40||

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 |
பா1ர்த2மநரவஹ நாமுத்1  வினாஶஸ்த1ஸ்ய வித்3யரத1 |

ந ஹி கல்1யாணக்1ருத்1க1ஶ்சி1த்3து3ர்க3தி1ம் தா1த1க3ச்1ச2தி1 ||40||

श्रीभगवानुवाच |
पार्थम नैवेह नारु्त्र ववनाशस्तस्र्य ववद्र्यते |

न हह कल्र्याणकृत्कग्श्चद्दगुमतत ंतात गच्छतत || 40||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.40



śhrī-bhagavān uvācha—the Supreme Lord 
said; 
pārtha—Arjun, the son of Pritha; 
na eva—never; iha—in this world; 
na—never; 
amutra—in the next world; 
vināśhaḥ—destruction; 
tasya—his; vidyate—exists; 
na—never; hi—certainly; 
kalyāṇa-kṛit—one who strives for God-
realization; 
kaśhchit—anyone; 
durgatim—evil destination; 
tāta—my friend; gachchhati—goes

ஶ்ரீ-பகவான் உவாச்சா—--உயர்ந்த 
பகவான் கூறினார்; 
பார்த--—ப்ரிதாவின் மகன் அர்ஜுன்ன்; 
ந ஏவ—--ஒருரபாதும் இல்மல; 
இஹ—--இந்த உலகில்; ந--—ஒருரபாதும்; 
அமுத் ----அடுத்த உலகில்; 
விநாஶஹ—--அழிவு; 
தஸ்ய--—அவருமடய; 
வித்யரத---இருக்கிறது; ந—-ஒருரபாதும்; 
ஹி--—நிச்சயமாக; 
கல்யாண-கிருத்--—இமற-உணர்தலுக்காக 
பாடுபடுபவர்; 
கஶ்சித்--—யாரும்; துர்கதிம்--—தீய 
இலக்கிற்கு; 
தாதா--—என் நண்பன்; 
கச்சதி--—சசல்கிறது. (ந கச்சதி-—சசல்ல 
மாட்டார்)

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.40



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.40

The Supreme Lord said: O Parth, one who engages on the spiritual 
path does not meet with destruction either in this world or the world to 

come. My dear friend, one who strives for God-realization is never 
overcome by evil.

ஒப்புயர்வற்ற பகவான் கூறினார்: ஓ பார்த், ஆன்மீகப் பாமதயில் 
ஈடுபடும் ஒருவன் இவ்வுலகிலும், மறுமமயிலும் அழிமவச் 

சந்திப்பதில்மல. என் அன்பான நண்பர , கடவுள்-உணர்தலுக்காக 
பாடுபடுபவர் ஒருரபாதும் தீமமயால் சவல்லப்படுவதில்மல.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.40
Tamil English Sanskrit

ஶ்ரீப4க3வானுவாச1 | śhrī bhagavān uvācha श्रीभगवानुवाच |
பா1ர்த2 Pārtha पार्थम

மநரவஹ naiveha नैवेह
நாமுத்1  * Nāmutra * नार्ुत्र *

வினாஶஸ்த1ஸ்ய vināśhas tasya ववनाशस्तस्र्य
வித்3யரத1 | Vidyate | ववद्र्यते |

ந ஹி na hi न हह
கல்1யாணக்1ருத்1க1ஶ்சி1த்3 * kalyāṇa-kṛit kaśhchid  * कल्र्याणकृत्कग्श्चद्दु

गमतत ं*து3ர்க3தி1ம் durgatiṁ

தா1த1 Tāta तात
க3ச்1ச2தி1 || Gachchhati || गच्छतत ||



prāpya puṇya-kṛitāṁ lokān uṣhitvā śhāśhvatīḥ samāḥ |
śhuchīnāṁ śhrīmatāṁ gehe yoga-bhraṣhṭo ’bhijāyate ||41||

atha vā yoginām eva kule bhavati dhīmatām |

etad dhi durlabhataraṁ loke janma yad īdṛiśham ||42||

ப்1 ாப்1ய பு1ண்யக்ருதா1ம் ரலாகானுஷித்1வா ஶாஶ்வதீ1: ஸமா: |
ஶுசீ1னாம் ஶ்ரீமதா1ம் ரக3ரஹ ரயாக3ப்4 ஷ்ரடா1பி4ஜாயரத1 ||41||

அத2வா ரயாகி3னாரமவ கு1ரல ப4வதி1 தீ4மதா1ம் |
ஏத1த்3தி4து3ர்லப4த1 ம் ரலாரக1ஜன்ம யதீ3த்3ருஶம் ||42||

प्राप्र्य पुण्र्यकृतां लोकानुवषत्वा शाश्वती: सर्ा: |
शुचीनां श्रीर्तां गेहे र्योगभ्रष्टोऽमभजार्यते || 41||

अर्थवा र्योश्रगनारे्व कुले भवतत िीर्तार् ्|
एतद्श्रि दलुमभतरं लोके जन्र् र्यदीृशर् ्|| 42||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.41, 6.42



prāpya—attain; 
puṇya-kṛitām—of the virtuous; 
lokān—abodes; 
uṣhitvā—after dwelling; 
śhāśhvatīḥ—many; 
samāḥ—ages; 
śhuchīnām—of the pious; 
śhrī-matām—of the prosperous; 
gehe—in the house; 
yoga-bhraṣhṭaḥ—the unsuccessful 
yogis; abhijāyate—take birth;

ப் ாப்ய—--அமடந்து; 
புண்ய-க்ருதம்—--
நற்குணமுள்ளவர்களுமடய; 
ரலாகான்—--தங்குமிடங்களில்; 
உஷித்வா---வசித்த பிறகு; 
ஶாஶ்வதிஹி---பல; 
ஸமாஹா--—காலங்கள்; 
ஶுசீனாம்—பக்தியுள்ளவர்களின்; 
ஶ்ரீ-மதாம்--சசழிப்பானவர்களின்; 
ரகரஹ—-வடீ்டில்; 
ரயாக-பி ஷ்டாஹா—--ரதால்வி
அமடந்தத ரயாகிகள்; 
அபிஜாயரத--—--பிறவி எடுப்பர்;

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.41



atha vā—else; 
yoginām—of those endowed with 
divine wisdom; 
eva—certainly; 
kule—in the family; 
bhavati—take birth; 
dhī-matām—of the wise; 
etat—this; 
hi—certainly; 
durlabha-taram—very rare; 
loke—in this world; 
janma—birth; 
yat—which; īdṛiśham—like this

அதவா—--அல்லது; 
ரயாகினாம்—--சதய்வகீ ஞானம்
சபற்றவர்களின்; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
குரல--—குடும்பத்தில்; 
பவதி—--பிறவி எடுப்பர்; 
தீமதாம்--—ஞானிகளின்; 
ஏதத்---இது; 
ஹி-- நிச்சயமாக; 
துர்லப-த ம்---மிகவும் அரிது; 
ரலாரக—--இந்த உலகில்; 
ஜன்ம—--பிறப்பு; 
யத்—--எது; 
ஈத்ரிஷம்--—இப்படி

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.42



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.41, 6.42

The unsuccessful yogis, upon death, go to the abodes of the virtuous. After 
dwelling there for many ages, they are again reborn in the earth plane, into a 

family of pious and prosperous people. Else, if they had developed dispassion due 
to long practice of Yog, they are born into a family endowed with divine wisdom. 

Such a birth is very difficult to attain in this world.

ரதால்வியுற்ற ரயாகிகள், இறந்தவுடன், நல்சலாழுக்கமுள்ளவர்களின் 
இருப்பிடங்களுக்குச் சசல்கிறார்கள். பல யுகங்கள் அங்கு வசித்த பிறகு, 
அவர்கள் மீண்டும் பூமியில், பக்தியுள்ள மற்றும் சசழிப்பான மக்கள் 

குடும்பத்தில் மீண்டும் பிறக்கிறார்கள். இல்மலசயனில், அவர்கள் நீண்ட 
காலமாக ரயாகப் பயிற்சியின் கா ணமாக நடுநிமல உணர்மவ வளர்த்துக் 

சகாண்டால், அவர்கள் சதய்வகீ ஞானம் சகாண்ட குடும்பத்தில் பிறக்கிறார்கள். 
இவ்வுலகில் இத்தமகய பிறவி சபறுவது மிகவும் கடினம்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.41
Tamil English Sanskrit
ப்1 ாப்1ய Prāpya प्राप्र्य

பு1ண்யக்ருதா1ம் puṇya-kṛitāṁ पुण्र्यकृतां
ரலாகான் * உஷித்1வா Lokān * uṣhitvā लोकानवुषत्वा

ஶாஶ்வதீ1: śhāśhvatīḥ शाश्वती:
ஸமா: | samāḥ | सर्ा: |

ஶுசீ1னாம் śhuchīnāṁ शचुीनां
ஶ்ரீமதா1ம் śhrīmatāṁ श्रीर्तां
ரக3ரஹ * Gehe * गेहे *

ரயாக3ப்4 ஷ்ரடா1பி4ஜா
யரத1 ||

yoga-bhraṣhṭo ’bhijāyate 
||

र्योगभ्रष्टोऽमभजार्यते ||



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.42

Tamil English Sanskrit
அத2வா atha vā अर्थवा

ரயாகி3னாரமவ * yoginām eva * र्योश्रगनारे्व *

கு1ரல Kule कुले
ப4வதி1 Bhavati भवतत

தீ4மதா1ம் | Dhīmatām | िीर्तार् ्|
ஏத1த்3தி4 etad dhi एतद्श्रि

து3ர்லப4த1 ம் * durlabhataraṁ * दलुमभतरं *

ரலாரக1 Loke लोके
ஜன்ம janma जन्र्

யதீ3த்3ருஶம் || yad īdṛiśham || र्यदीृशर् ्||



tatra taṁ buddhi-sanyogaṁ labhate paurva-dehikam |

yatate cha tato bhūyaḥ sansiddhau kuru-nandana ||43||

த1த்1  த1ம் பு3த்3தி4ஸந்ரயாகம் லப4ரத சபௌ1ர்வரத3ஹிக1ம் |
யத1ரத1 ச1த1ரதா1பூ4ய: ஸந்ஸித்சதௌ4கு1ருநன்த3ன ||43||

तत्र तं बुद्श्रिसंर्योग ंलभते पौवमदेहहकर् ्|
र्यतते च ततो भूर्य: संमसद्िौ कुरुनन्दन || 43||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.43



tatra—there; 
tam—that; 
buddhi-sanyogam—reawaken their 
wisdom;
labhate—obtains; 
paurva-dehikam—from the previous 
lives; 
yatate—strives; cha—and; 
tataḥ—thereafter; 
bhūyaḥ—again; 
sansiddhau—for perfection; 
kuru-nandana—Arjun, descendant of 
the Kurus

தத் —-அங்கு; 
தம்—-அந்த; 
புத்தி-ஸந்ரயாகம்—-அவர்களின்
ஞானத்மத மீண்டும் எழுப்பி; 
லபரத---சபறுகிறார்; 
சபௌர்வ-ரதஹிகம்—--முந்மதய
வாழ்க்மகயிலிருந்து; 
யதரத----முயற்சி சசய்கிறார்; 
ச--—மற்றும்; 
ததஹ—--அதன்பின்; 
பூயஹ--—மீண்டும்; 
ஸந்ஸித்சதௌ--—மாசற்ற நிமல
ரகாரி; 
குரு-நந்தன---அர்ஜுனன், குருக்களின் 
வழித்ரதான்றரல

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.43



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.43

On taking such a birth, O descendant of Kurus, they 
reawaken the wisdom of their previous lives, and strive even 

harder toward perfection in Yog.

குரு வம்சத்தில் ரதான்றியவரன, அத்தமகய பிறப்மப 
எடுத்தவுடன், அவர்கள் தங்கள் முந்மதய வாழ்க்மகயின் 

ஞானத்மத மீண்டும் எழுப்புகிறார்கள் மற்றும் 
ரயாகத்தில் முழுமமமய ரநாக்கி இன்னும் கடினமாக 

முயற்சி சசய்கிறார்கள்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.43

Tamil English Sanskrit
த1த்1  த1ம் tatra taṁ तत्र तं

பு3த்3தி4ஸந்ரயாகம் * buddhi-sanyogaṁ * बुद्श्रिसंर्योगं *

லப4ரத Labhate लभते
சபௌ1ர்வரத3ஹிக1ம் | paurva-dehikam | पौवमदेहहकर् ्|

யத1ரத1 ச1 yatate cha र्यतत ेच
த1ரதா1பூ4ய: * tato bhūyaḥ* ततो भूर्य: *
ஸந்ஸித்சதௌ4 sansiddhau संमसद्िौ
கு1ருநன்த3ன || kuru-nandana || कुरुनन्दन ||



pūrvābhyāsena tenaiva hriyate hyavaśho ’pi saḥ |

jijñāsur api yogasya śhabda-brahmātivartate ||44||

பூ1ர்வாப்4யாரஸன ரத1மனவ ஹ்ரியரத1ஹ்யவரஶாபி1ஸ: 
|

ஜிஞ்ஞாஸு பி1ரயாக3ஸ்ய ஶப்3த3ப்3 ஹ்மாதி1வர்த1ரத1 ||44||

पूवामभ्र्यासेन तनेवै हिर्यत ेह्र्यवशोऽवप स: |
ग्जज्ञासुरवप र्योगस्र्य शब्धदर्ब्ह्र्ाततवतमत े|| 44||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.44



pūrva—past; 
abhyāsena—discipline; 
tena—by that; 
eva—certainly; 
hriyate—is attracted; 
hi—surely; 
avaśhaḥ—helplessly; 
api—although; 
saḥ—that person; 
jijñāsuḥ—inquisitive; api—even; 
yogasya—about yog; 
śhabda-brahma—fruitive portion of 
the Vedas; ativartate—transcends

பூர்வ—--கடந்த; 
அப்யாரஸன—--ஒழுக்கம்; 
ரதன—--அதன் மூலம்; 
ஏவ—--நிச்சயமாக; 
ஹ்ரியரத—--கவ ப்படுகிறது; 
ஹி--—நிச்சயம்; 
அவஶஹ----உதவியின்றி; 
அபி--—எனினும்; 
ஸஹ—--அந்த நபர்; 
ஜிஞ்ஞாஸுஹு--— அறிவதற்கான 
ஆர்வம் மிக்கவ ாக; 
அபி—--இருப்பினும்; 
ரயாகஸ்ய—--ரயாக்மகப் பற்றி; 
ஶப்த-ப் ஹ்மம்—--ரவதங்களின் 
பலனுள்ள பகுதிமய; 
அதிவர்தரத---கடந்து சசல்கிறார்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.44



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.44

Indeed, they feel drawn toward God, even against their will, on 
the strength of their past discipline. Such seekers naturally rise 

above the ritualistic principles of the scriptures.

உண்மமயில், அவர்கள் தங்கள் கடந்தகால ஒழுக்கத்தின் 
பலத்தால், தங்கள் விருப்பத்திற்கு மாறாக, கடவுளிடம் 

ஈர்க்கப்படுகிறார்கள். இத்தமகய ரதடுபவர்கள்
இயற்மகயாகரவ ரவதங்களின் தத்துவக் சகாள்மககமள 

விட உயர்கிறார்கள்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.44

Tamil English Sanskrit
பூ1ர்வாப்4யாரஸன Pūrvābhyāsena पूवामभ्र्यासेन

ரத1மனவ * Tenaiva * तनेैव *

ஹ்ரியரத1 Hriyate हिर्यते
ஹ்யவரஶாபி1ஸ: | hyavaśho ’pi saḥ | ह्र्यवशोऽवप स: |

ஜிஞ்ஞாஸு பி1 jijñāsur api ग्जज्ञासुरवप
ரயாக3ஸ்ய * Yogasya * र्योगस्र्य *

ஶப்3த3ப்3 ஹ்மாதி1வர்த
1ரத1 ||

śhabda-brahmātivartate 
||

शब्धदर्ब्ह्र्ाततवतमत े||



prayatnād yatamānas tu yogī sanśhuddha-kilbiṣhaḥ |

aneka-janma-sansiddhas tato yāti parāṁ gatim ||45||

ப்1 யத்1னாத்3யத1மானஸ்து1ரயாகீ3ஸந்ஶுத்3த4கி1ல்பி3ஷ: |
அரனக1ஜன்மஸந்ஸித்3த4ஸ்த1ரதா1யாதி1ப1 ாம் க3தி1ம் ||45||

प्रर्यत्नाद्र्यतर्ानस्त ुर्योगी संशदु्िक्रकग्ल्बष: |
अनेकजन्र्संमसद्िस्ततो र्यातत परां गततर् ्|| 45||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.45



prayatnāt—with great effort; 
yatamānaḥ—endeavoring; 
tu—and; yogī—a yogi; 
sanśhuddha—purified; 
kilbiṣhaḥ—from material desires; 
aneka—after many, many; 
janma—births; 
sansiddhaḥ—attain perfection; 
tataḥ—then; 
yāti—attains; 
parām—the highest; 
gatim—path

ப் யத்னாத்—--மிகுந்த முயற்சியுடன்; 
யதமானஹ---—முயற்சி; 
து—--மற்றும்; 
ரயாகி—--ஒரு ரயாகி; 
ஸந்ஶுத்த—--புனிதப்படுத்தப்பட்டட; 
கில்பிஷஹ---—சபாருள் 
ஆமசகளிலிருந்து;
அரநக—----பற்பல; 
ஜன்ம—---பிறப்புகள்; 
ஸந்ஸித்தஹ---—மாசற்ற நிமல 
அமடந்து; ததஹ--—பின்னர்; 
யாதி—--சபறுகிறார்; 
ப ாம்—--உயர்ந்த; கதிம்—--பாமத

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.45



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.45

With the accumulated merits of many past births, when these 
yogis engage in sincere endeavors to make further progress, they 

become purified from material desires and attain perfection in 
this life itself.

பல கடந்த பிறவிகளின் தி ண்ட புண்ணியங்கரளாடு, 
ரமலும் முன்ரனறுவதற்கான ரநர்மமயான 

முயற்சிகளில் இந்த ரயாகிகள் ஈடுபடும் ரபாது, ​​அவர்கள் 
சபாருள் ஆமசகளிலிருந்து தூய்மமயமடந்து, இந்த 
வாழ்க்மகயிரலரய முழுமமமய அமடகிறார்கள்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.45

Tamil English Sanskrit
ப்1 யத்1னாத்3யத1மான

ஸ்து1 *
Prayatnād प्रर्यत्नाद्र्यतर्ानस्त ु*

yatamānas tu *

ரயாகீ3 Yogī र्योगी
ஸந்ஶுத்3த4கி1ல்பி3ஷ: | sanśhuddha-kilbiṣhaḥ | संशदु्िक्रकग्ल्बष: |
அரனக1ஜன்மஸந்ஸித்3

த4ஸ் * த1ரதா1
aneka-janma-sansiddhas 

* tato
अनेकजन्र्संमसद्िस्त

तो
யாதி1 Yāti र्यातत
ப1 ாம் parāṁ परां

க3தி1ம் || Gatim || गततर् ्||



tapasvibhyo ’dhiko yogī jñānibhyo ’pi mato ’dhikaḥ |

karmibhyaśh chādhiko yogī tasmād yogī bhavārjuna ||46||

த1ப1ஸ்விப்4ரயாதி4ரகா1ரயாகீ3ஞானிப்4ரயாபி1மரதா1தி4க1: |
க1ர்மிப்4யஶ்சா1தி4ரகா1ரயாகீ3த1ஸ்மாத்3ரயாகீ3ப4வார்ஜுன 

||46||

तपग्स्वभ्र्योऽश्रिकोर्योगी ज्ञातनभ्र्योऽवपर्तोऽश्रिक:|
कमर्मभ्र्यश्चाश्रिकोर्योगी तस्र्ाद्र्योगीभवाजुमन|| 46||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.46



tapasvibhyaḥ—than the ascetics; 
adhikaḥ—superior; 
yogī—a yogi; 
jñānibhyaḥ—than the persons of 
learning; api—even;
 mataḥ—considered; 
adhikaḥ—superior; 
karmibhyaḥ—than the ritualistic 
performers; cha—and; 
adhikaḥ—superior; 
yogī—a yogi; tasmāt—therefore; 
yogī—a yogi; 
bhava—just become; arjuna—Arjun

தபஸ்விப்யஹ--—ஸன்யாஸிகமள
விட; 
அதிகஹ--—உயர்ந்த; 
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
ஜ்ஞாநிப்யஹ--—கற்கும் நபர்கமள
விட; அபி—--கூட; 
மதஹ--—கருதப்படுகிறார்; 
அதிகஹ--—உயர்ந்தவர்; 
கர்மிப்யஹ--—சடங்கு சசய்பவர்கமள 
விட; ச—--மற்றும்; 
அதிகஹ—--உயர்ந்தவர்; 
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
தஸ்மாத்--—எனரவ; 
ரயாகி--—ஒரு ரயாகி; 
பவ--—ஆகு; 
அர்ஜுனா---அர்ஜுனன்

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.46



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.46

A yogi is superior to the tapasvī (ascetic), superior to the jñānī (a 
person of learning), and even superior to the karmī (ritualistic 

performer). Therefore, O Arjun, strive to be a yogi.

ஒரு ரயாகி ஸன்யாஸிமய விட கற்றறிந்த ஞானிமய 
விட ரமலும் சடங்குகமள சசய்பவம  விட ரமலானவர். 
எனரவ, அர்ஜுனா, ரயாகியாக இருக்க முயற்சி சசய்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.46

Tamil English Sanskrit
த1ப1ஸ்விப்4ரயாதி4ரகா1ரயா

கீ3 * tapasvibhyo ’dhiko yogī * तपग्स्वभ्र्योऽश्रिकोर्योगी *
ஞானிப்4ரயாபி1மரதா1தி4க1: 

|
jñānibhyo ’pi mato ’dhikaḥ 

|
ज्ञातनभ्र्योऽवपर्तोऽश्रिक:|

க1ர்மிப்4யஶ்சா1தி4ரகா1ரயாகீ
3 *

karmibhyaśh chādhiko 
yogī *

कमर्मभ्र्यश्चाश्रिकोर्योगी *

த1ஸ்மாத்3ரயாகீ3ப4வார்ஜு
ன ||

tasmād yogī bhavārjuna 
||

तस्र्ाद्र्योगीभवाजुमन||



yoginām api sarveṣhāṁ mad-gatenāntar-ātmanā |

śhraddhāvān bhajate yo māṁ sa me yuktatamo mataḥ ||47||

ரயாகி3னாமபி1ஸர்ரவஷாம் மத்3க3ரத1னான்த1 ாத்1மனா |
ஶ் த்3தா4வான்ப4ஜரத1ரயா மாம் ஸ ரம யுக்1த1த1ரமா மத1: 

||47||

र्योश्रगनार्वप सवेषां र्द्गतेनान्तरात्र्ना |
श्रद्िावान्भजते र्यो र्ां स रे् रु्यक्ततर्ो र्त: || 47||

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.47



yoginām—of all yogis; 
api—however; 
sarveṣhām—all types of; 
mat-gatena—absorbed in me (God); 
antaḥ—inner; 
ātmanā—with the mind; 
śhraddhā-vān—with great faith; 
bhajate—engage in devotion; 
yaḥ—who; 
mām—to me; 
saḥ—he; me—by me; 
yukta-tamaḥ—the highest yogi; 
mataḥ—is considered

ரயாகிநாம்-—-அமனத்து ரயாகிகளின்; 
அபி—--எனினும்; 
சர்ரவஷாம்—--அமனத்து வமககளும்; 
மத்-கரதன—-என்னில் (கடவுள்) 
சமய்மறந்த; 
அந்தஹ-----உள்; 
ஆத்மனா-—--மனதுடன்; 
ஶ் த்தா-வான்—--மிகுந்த 
நம்பிக்மகயுடன்; 
பஜரத—--பக்தியில் ஈடுபடுபவர்; 
யஹ—---யார்; 
மாம்—---என்பால்; ஸஹ----அவர்; 
ரம—---என்னால்; 
யுக்த-தமஹ-----உயர்ந்த ரயாகி; 
மதஹ-----கருதப்படுகிறது

Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.47



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.47

Of all yogis, those whose minds are always absorbed in Me, and 
who engage in devotion to Me with great faith, them I consider to 

be the highest of all.

எல்லா ரயாகிகளிலும், யாருமடய மனம் எப்சபாழுதும் 
என்னில் லயித்து, என் மீது மிகுந்த நம்பிக்மகயுடன் 

பக்தியில் ஈடுபடுகிறரதா, அவர்கமளரய நான்
உயர்ந்தவர்களாகக் கருதுகிரறன்.



Chapter 6 - Dhyān Yog, Verse 6.47

Tamil English Sanskrit
ரயாகி3னாமபி1 yoginām api र्योश्रगनार्वप
ஸர்ரவஷாம் * sarveṣhāṁ * सवेषां *

மத்3க3ரத1னான்த1 ாத்1ம
னா |

mad-gatenāntar-ātmanā 
|

र्द्गतनेान्तरात्र्ना |
ஶ் த்3தா4வான்ப4ஜரத1 śhraddhāvān bhajate श्रद्िावान्भजते

ரயா மாம் * yo māṁ * र्यो र्ां *
ஸ ரம sa me स रे्

யுக்1த1த1ரமா yuktatamo र्यकु्ततर्ो
மத1: || mataḥ || र्त: ||




	Slide 1:  
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27
	Slide 28
	Slide 29
	Slide 30
	Slide 31
	Slide 32
	Slide 33
	Slide 34
	Slide 35
	Slide 36
	Slide 37
	Slide 38
	Slide 39
	Slide 40
	Slide 41
	Slide 42
	Slide 43
	Slide 44
	Slide 45
	Slide 46
	Slide 47
	Slide 48
	Slide 49
	Slide 50
	Slide 51
	Slide 52
	Slide 53
	Slide 54
	Slide 55
	Slide 56
	Slide 57
	Slide 58
	Slide 59
	Slide 60
	Slide 61
	Slide 62
	Slide 63
	Slide 64
	Slide 65
	Slide 66
	Slide 67
	Slide 68
	Slide 69
	Slide 70
	Slide 71
	Slide 72
	Slide 73
	Slide 74
	Slide 75
	Slide 76
	Slide 77
	Slide 78
	Slide 79
	Slide 80
	Slide 81
	Slide 82
	Slide 83
	Slide 84
	Slide 85
	Slide 86
	Slide 87
	Slide 88
	Slide 89
	Slide 90
	Slide 91
	Slide 92
	Slide 93
	Slide 94
	Slide 95
	Slide 96
	Slide 97
	Slide 98
	Slide 99
	Slide 100
	Slide 101
	Slide 102
	Slide 103
	Slide 104
	Slide 105
	Slide 106
	Slide 107
	Slide 108
	Slide 109
	Slide 110
	Slide 111
	Slide 112
	Slide 113
	Slide 114
	Slide 115
	Slide 116
	Slide 117
	Slide 118
	Slide 119
	Slide 120
	Slide 121
	Slide 122
	Slide 123
	Slide 124
	Slide 125
	Slide 126
	Slide 127
	Slide 128
	Slide 129
	Slide 130
	Slide 131
	Slide 132
	Slide 133
	Slide 134
	Slide 135
	Slide 136
	Slide 137
	Slide 138
	Slide 139
	Slide 140
	Slide 141
	Slide 142
	Slide 143
	Slide 144
	Slide 145
	Slide 146
	Slide 147
	Slide 148
	Slide 149
	Slide 150
	Slide 151
	Slide 152
	Slide 153
	Slide 154
	Slide 155
	Slide 156
	Slide 157
	Slide 158
	Slide 159
	Slide 160
	Slide 161
	Slide 162
	Slide 163
	Slide 164
	Slide 165
	Slide 166
	Slide 167
	Slide 168
	Slide 169
	Slide 170
	Slide 171
	Slide 172
	Slide 173
	Slide 174
	Slide 175
	Slide 176
	Slide 177
	Slide 178
	Slide 179
	Slide 180
	Slide 181
	Slide 182
	Slide 183
	Slide 184

